## إقامة الحجة والبرهان

على كفر من قال

بخلق القرآن

( مع ذيله إقامة الحجة والبرهان )

تالیف برتربه چی رض می (هنبی) بستربه چی بن کی (هنبی)

غفر له لوالديه ومشايخه وجميع المسلمين

قدمله وعلّق عليه

سماحة الشيخ الإمام عبدالعزيز بن عبدالله بن باز مفتى عام المملكة العربية السعودية

فضيلة الشيخ

عبدالرحمن بن سعد العياف

فضيلة الشيخ

عبدالله بن سعدي الغامدي العبدلي

فضيلة الشيخ

عبدالله بن سليمان المنيع

عضو هيئة كبار العلماء واللجنة الدائمة

فضيلة الشيخ

صالح بن فوزان الفوزان

عضو هيئة كبار العلماء واللجنة الدائمة

#### مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله رب العالمين ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين .

أما بعد:

فبين يديك أخى القارئ الكريم كتابي " إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن " مع " الذيل " وهو كتاب كتبته عام ١٤١٥هـ، أرد به على من قال بأن القول بخلق القرآن ليس كفراً أكبراً ، فسقت من النصوص الشرعية والأخبار النبوية، والآثار السلفية ما يدل على تكفير من قال بخلق القرآن، وخروجه من الملة، وظل الكتاب طيلة الأعوام الماضية حبيس المكتبة مع تقصير لتقديمه للطباعة، وقد عرضته على جملة من مشايخي منهم شيخنا الإمام العلامة سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله تعالى ، وأحال الكتاب على شيخي العلامة معالي الدكتور صالح بن فوزان الفوزان وقرظ له بما يلزم، كما قدمت الكتاب بصفة مباشرة لشيخنا الفوزان وكتب على ديباجته باختصار: «كتاب نافع جيد وأرى نشره»، وعلق عليه ببعض التعليقات، وكذا قرظ للكتاب شيخنا العلامة المجاهد الداعي إلى الله عبدالله بن سعدي الغامدي رحمه الله تعالى، وكذا شيخي المحدث الجليل فقيه الطائف ومفتيها عبدالرحمن ابن سعد العياف الدوسري حفظه الله تعالى وعلَّق على الكتاب بتعليقات نافعة ، وكذا قدم له بمقدمة مطولة شيخنا العلامة الفقيه عبدالله بن سليمان المنيع حفظه الله تعالى ، وقد عرضت هذا السؤال عن نوع كفر من قال بخلق القرآن على جملة من مشايخي، وكلهم يقولون بأنه كفر أكبر كشيخنا قاضي قضاة عسير إبراهيم بن راشد الحديثي، وشيخنا قاضي رنية المحدث العلامة محمد بن مسلم بن عثيمين، وشيخنا العلامة القاضي إبراهيم بن عتيق، وشيخنا العلامة الزاهد الورع فهد بن حمين الحمين، وكلهم قالوا كفره أكبر مخرج من الملة، لما فيه من تعطيل صفة ثابتة لله تعالى بالكتاب والسنة والإجماع، ومضاهاة القرآن الكريم بكلام البشر! و وصف الله تعالى بضد الكلام من الخرس تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيراً.

ومنشأ هذا الكتاب كما سيأتي أن الشيخ محمد بن الحسن الددو الشنقيطي قرر في بعض مجالسه العلمية بمدينة الرياض عام ١٤١٤هـ أن كُفرَ من قال بخلق القرآن ليس كفراً أكبرَ مخرجاً من الملة إلا بلازم القول الذي يعتقده القائل! لا بمجرد القول بأنه مخلوق! وزعم أن السلف لهم قولان في المسألة! وقد جلست معه وباحثته في فساد هذا القول غير مرة، ثم كتبت ورقات جمعت فيها قول جملة من أهل العلم ممن أطلق القول بكفر من قال بخلق القرآن من غير تفصيل ولا بحث عن اللوازم، كما نقلت له جملة ممن حكى الإجماع على ذلك، وأن مقالة السلف كلهم قاطبة واحدة على ذلك ولا يوجد خلاف معتبر ينقض الإجماع سوى ما وقع من وهم عند بعض العلاء كما بينته في هذا الكتاب في موطنه.

ثم دفعتُ الورقات للشيخ المذكور وفقه الله لكل خير، ووافق ذلك تخرُّجي من جامعة الإمام محمد بن سعود رحمه الله، ومغادرتي مدينة الرياض حرسها

الله، ثم ورد في بعض مجالس المذاكرة مع بعض طلاب العلم أن ابن الوزير اليهاني صاحب "العواصم والقواصم" نصر القول بعدم الكفر بالقول بخلق القرآن، فلها وقفت على كلام ابن الوزير رأيت فيه من الخطأ ما يستحق تفصيل الرد عليه، وحشد ما يناسب المقام من الأدلة والأخبار، فكتبت هذا الكتاب، ثم وردني من بعض المشايخ الفضلاء ورقات بخط الشيخ الشنقيطي يبحث فيها هذه المسألة، فرأيتُ فيها ما يوجب البحث والنقاش، فكتبت "الذيل"، وهاهو الكتاب اليوم بين يدي أهل العلم والفضل فليقبلوا غنمه، وعلى كاتبه غرمه، ورحم الله من أبدى في رأياً، وقدم في نصيحةً، وعذري أنني ألفته على صغرٍ من السن مع محبة لنصرة السنة، فاقبلوا الحسن واستروا الزلل.

### مصورة تقريظ شيخنا ابن باز رحمه الله تعالى

#### بتنالنا اخزالجمن

الرقيم: ٢٠٠٧ / ١٤١٥ التاريخ: ٢٠٠٠ / ١٤١٩ و المشغومات:

المشفوعات الموضوع : .....ا الممالكنالعَبِينالسَّعُوكيين رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء

الأمانة العامة لعيشة كبالالعلماء

Sue

من عبدالعزيز بن عبدالله بن باز الى حضرة الأخ المكرم بدر بن على بن طامي العتيبي وفقه الله

سلام عليكم ورحمة الله وبركاته ٠٠ وبعد :

فأشير الى النسخة الواردة الي من مؤلفكم ( إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن ) .

وافيدكم أني احلت هذا المؤلف الى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلماء وعضو اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الذي رأى أنه بحث جيد في مسأله خلق القرآن والرد على من تساهلوا في حكم قائلها ، والكتاب جدير بالنشر ، وفيما رآه الشيخ صالح الكفاية إن شاء الله .

فأمل الاطلاع والاحاطة بذلك وفق الله الجميع لما فيه رضاه ٠٠

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ٠٠،،،

المفتي العام للمملكة العربية السعودية ورئيس هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإفتاء

### مصورة تقريظ شيخنا عبدالله بن سعدي الغامدي رحمه الله تعالى

#### بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمدلله نحمده ونستعينه ، ونعوذ بالله من شرور انفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله .

#### أما بعد:

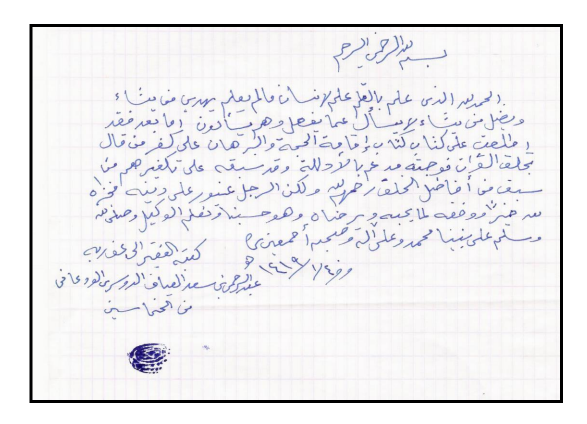
فقد إطلعت على ما كتبه الأخ / بدر بن علي العتيبي ـ وفقه الله ـ وهو من خواص طلابنا ، في كتابه ﴿ إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن ﴾ مع ﴿ ذيله ﴾ ، فألفيته كتاباً عظيم الفائدة ، صائب التحقيق في هذه المسألة ، أوضح فيه كفر من قال بخلق القرآن الكفر الأكبر المخرج من الملة بأدلة من الكتاب والسنة ، وحكاية إجماع السلف على ذلك من قولهم ومن نقولهم ، ورد فيه على من أنكر تكفيره أو توقف فيه أو حكى الخلاف فيه بما لا يدع لذي خصومة مجالاً .

والله أسأل أن يوفقنا وإياه الى العلم النافع والعمل الصالح ، وأن يجعلنا وإيّاه من أنصار دينه الذابين عنه انتحال المبطلين وتأويل الجاهلين ، إنه ولي الهداية والتوفيق ، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

قاله وأملاه الشيخ / عبدالله بن سعدي الغامدي العبدلي



# مصورة تقريظ شيخنا عبدالر حمن العياف حفظه الله تعالى



### مصورة الورقة الأولى من تقريظ شيخنا عبدالله بن سليان المنبع حفظه الله تعالى

الدارو (هم 1-11726,00 islosly Coni Chep, 90121 of Chould visit is color it at a Culo الفال: د مكذب هذا المساول من والاجتمال لادى ر لتروا لـ إلى المنرفدونا في القول ومرفقا دو لعمل مسرما وسنا restillamelas Miller al Breneller ربعد فعرا سمنعت بعارة الال صاعبون بافا مراد والرهان allesi ; Die cest o feldis Sicretto مر رمل رط والعندى مفعل الروار ام نوف عم رقل آن أد مل و تعلق في زائل ب أمب أن أم يرليس مرافعوم خوع و المراد والحاد والحاد والمحاد والمروعات المادم مى العزرة العدارب وجلة الى رمزنوى عادة على شالى ( وجا خلفت الى ديوني الالمعسر جي) , فيها دا جما و on lients lossismed cont of 1:60 deflicans لنوصدا فرا والم بخلفه وافرا والخدر بعيادة . وهذا لعني أن الترصر توصلاتال أزالوال والحمالية المرفيع مولاه والماري

# شيخنا ابن باز رحمه الله تعالى المعطوف على تقريظ الشيخ صالح بن فوزان الفوزان حفظه الله

من عبدالعزيز بن عبدالله بن باز إلى الأخ المكرم بدر بن علي بن طامي العتيبي

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته وبعد:

فأشير إلى النسخة الواردة إلى من مؤلفكم «إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن»، وأفيدكم أني أحلت هذا المؤلف إلى فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفوزان عضو هيئة كبار العلاء وعضو اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء الذي رأى أنه بحث جيد في مسألة خلق القرآن، والرد على من تساهلوا في حكم قائلها، والكتاب جدير بالنشر، وفيها رآه الشيخ صالح الكفاية إن شاء الله، فآمل الإطلاع والإحاطة بذلك وفق الله الجميع لما فيه رضاه، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته،،،،

المفتي العام للمملكة العربية السعودية

ورئيس هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإفتاء

قلت: وقد كنتُ دفعت هذا الكتاب مناولة لشيخنا صالح الفوزان حفظه الله، فقرأه وعلّق عليه بتعليقات مفيدة، وكتب على ديباجته: «كتاب نافع جيد وأرى نشره».

# لشيخ عبدالله بن سعدي الغامدي العبدلي رحمه الله بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ،

أما بعد: فقد اطلعت على ما كتبه الأخ: بدر بن علي العتيبي – وفقه الله وهو من خواص طلابنا ، في كتابه "إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن" مع "ذيله" فألفيته كتاباً عظيم الفائدة ، صائب التحقيق في هذه المسألة ، أوضح فيه كفر من قال بخلق القرآن الكفر الأكبر المخرج من الملة بأدلة الكتاب والسنة ، وحكاية إجماع السلف على ذلك من قولهم ومن نقولهم، ورد فيه على من أنكر تكفيره ، أو توقف فيه أو حكى الخلاف فيه بها لا يدع لذي خصومة مجالاً .

والله أسأل أن يوفقنا وإياه إلى العلم النافع والعمل الصالح، وأن يجعلنا وإياه من أنصار دينه ، الذابين عنه انتحال المبطلين وتأويل الجاهلين ، إنه ولي الهداية والتوفيق ، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

قاله وأملاه

الشيخ عبدالله بن سعدي الغامدي العبدلي الختم الختم

#### الشيخ عبدالرحمن بن سعد العياف

#### حفظه الله

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي علم الإنسان ما لم يعلم ، يهدي من يشاء ، ويضل من يشاء ، ( لا يُسأل عم يفعل وهم يُسألون ) . أما بعد :

فقد اطلعت على كتاب "إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن "فوجدته مدعم بالأدلة، وقد سبقه على تكفيرهم من سبق من أفاضل الخلف رحمهم الله ولكن الرجل غيور على دينه، فجزاه الله خيراً و وفقه لما يجبه ويرضاه وهو حسبنا ونعم الوكيل، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

حرر في: ٤ / ١ / ١٤١٩هـ.

كتبه الفقير إلى عفو ربه

عبدالرحمن بن سعد العياف الدوسري الودعاني

من الخماسين

الختم

### الشيخ عبدالله بن سليمان المنيع عضو هيئة كبار العلماء بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين ولو كره المشركون ، وجعلنا أمة وسطا شهداء على الناس ويكون الرسول علينا شهيدا هدانا للأيهان وما كنا لنهتدي لولا ان هدانا الله القائل: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١) ، وصلى الله وسلم على الهادي البشير والسراج المنير ، قدوتنا في القول والإعتقاد والعمل ، سيدنا ونبينا محمد وعلى آله الطيبين وأصحابه الغر الميامين أهل الصدق والحق والوفاء المبين .

وبعد وقد استمتعت بقراءة الكتاب المعنون بـ " إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن" تأليف فضيلة الشيخ أبي عبدالرحمن بدر بن علي بن طامي العتيبي حفظه الله وأدام توفيقه.

وقبل أن أدخل في التعليق على هذا الكتاب أحب أن أمهد لذلك بذكر خلاصة مختصرة لعقيدة أهل السنة والجماعة في أسماء الله وصفاته.

من المعلوم من الدين بالضرورة أن حكمة الرب في خلق الجن والأنس هي عبادت قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِدِنَ وَالْإِنْسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ عبادت قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِدِنَ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاريات:٥٦)، وقد كاد إجماع علماء التفسير ينعقد على أن معنى يعبدون يوحدون ، إذن ما هو التوحيد؟.

التوحيد إفراد الله بخلقه وإفراد الخلق بعبادته ، وهذا يعني أن التوحيد توحيد الله تعالى بأنه الخالق الرازق المحيي المميت المدبر لجميع الأمور ، ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، بيده الملك ، بيده مقاليد السموات والأرض ، إذا أراد شيئاً قال : ﴿ كُنّ فَيَكُونُ ﴾ رب السموات ورب الأرض ورب العالمين ، ورب العرش العظيم ، وأن من هذا شأنه وهذه عظمته وهذا مقاله الرفيع ، وهذا سلطانه وقدسية من هو جذا الشأن ، فهو المستحق للعبادة ، والتعظيم ، والإجلال والتقديس ، والتعلق به وحده في عبادته وتأليهه ، ولا شك أن هذا الإله العظيم القادر على كل شيء مستكمل الكمال في ذاته وصفاته ، وهذا هو معنى تقسيم العلماء التوحيد إلى ثلاثة أقسام :

توحيد الربوبية ، وتوحيد الألوهية ، وتوحيد الأسماء والصفات.

وموضوع هذا الكتاب القيّم هو الحديث عن صفة من صفات الله تعالى، وعن أثرٍ كريم من آثار هذه الصفة الكريمة ، هذه الصفة هي صفة الكلام، فالله سبحانه وتعالى أثبت في كتابه الكريم هذه الصفة ، فقال تعالى : ﴿وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾ (النساء: ١٦٤) ، فهو سبحانه متكلم ولا يزال متكلماً ، إلا أن صفة الكلام كغيرها من صفات الرب تعالى ، صفة حقيقة لائقة بجلال الله وعظمت ليست كصفة كلام خلقه ، قال تعالى : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ فَيُ اللهَ اللهُ الله وَالله عنه وَالله وَاله وَالله و

فأهل السنة والجهاعة وسط في اعتقادهم في أسهاء الله وصفاته بين فئات الضلال ، فهم يثبتون لله ما أثبته لنفسه، وما أثبته له رسوله من صفاته وأسهائه ، على ما يليق بجلاله وعظمته، من غير تحريف ولا تأويل ولا تشبيه ولا تعطيل ، عبر عن هذا العقيدة وحقيقتها أحد أئمتهم وهو الإمام مالك بن أنس رحمه الله فقد سأله أحدهم عن الاستواء في قوله تعالى : ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ (طه: ٥) فقال : الاستواء معلوم – أي معلومة لغة ومعنى – والكيف مجهول – أي كيفية الصفة وتصورها والإيهان به واجب والسؤال عنه بدعة ، ومعنى السؤال عنه بدعة : أن أصحاب رسول الله و تابعيهم يعلمون معنى الصفة الربانية ، وقد كفاهم علمهم عن السؤال عنها ، حيث أن السؤال عنها وتلمس الإجابة يفتح للشيطان أبواب الضلال والإضلال ، ولهذا سدً عنها وتلمس الإجابة يفتح للشيطان أبواب الضلال والإضلال ، ولهذا سدً

فكتاب الله كلام الله لفظه ومعناه ، تكلم به حقيقة ، وأنزله على عبده ، و صفيه من خلقه ورسوله محمد را الله بدأ ، وإليه يعود .

من اعتقد غير ذلك فهو ضال خارج عما عليه أهل السنة والجماعة .

وقد أورد المؤلف - جزاه الله خيراً - النصوص الكثيرة من أهل العلم والإيهان في حكم من قال بأن القرآن مخلوق ، حيث أن هذه المقالة نتيجة القول بنفي صفة الكلام عن الله ، كها يقول بذلك المعتزلة والجهمية ومن وافقهم من فرق الضلال والخروج عن جادة أهل السنة والجهاعة ، ممن ينفون عن الله صفاته ، حيث يقولون عن الله تعالى وتقدس : سميع بلا سمع ، وبصير بلا

بصر ، وهكذا في جميع أسماء الله وصفاته ، ومن قال عنهم بالكفر ، فهم كفار بأسماء الله وصفاته ، ومن عنهم بأنهم عبدة صنم فقد صدق في حقهم حيث جعلوا الله صنماً ، تعالى الله وتقدّس ، فسبحان ربنا رب العزة عما يقولون .

فجزى الله المؤلف خيراً ، وأمده بعونه وتوفيقه ، وجعل ما كتب علماً ينتفع به ، ويصل ثوابه إليه في حياته وآخرته ، وأرجو أن لا يكون هذا آخر عهدنا بنشاطه العلمي والتأليف ، والله المستعان وصلى الله على نبينا محمد ، وعلى آله وصحمه أجمعين .

وكتبه عبدالله بن سليمان المنيع عضو هيئة كبار العلماء التوقيع

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان إلا على الظالمين وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبده ورسوله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليما كثيرا .

#### أما بعد:

فقد كنتُ في العام الماضي قد جمعت رسالة في الرد على بعض أهل العلم المعاصرين لقوله: إن كفر من قال بخلق القرآن ليس كفرا خرجا من الملة ، وإن من أطلق من السلف القول بكفره إنها يريد به كفرا دون كفر ، فاستنكرت هذا القول منه واجتمعت به وناقشته في ذلك ، بل زاد الطين بلة بأن قال: أن الجهمية كفرهم ليس كفرا خرجا من الملة ( ، ثم كتبت له رسالة موجزة نقلت فيها النصوص الثابتة عن بعض الأئمة التي فيها التصريح بكفر من قال ذلك وخروجه من الإسلام وردّتُه ومع ذلك لم يُبد لي رجوعه عن قوله الأول ، والله المستعان .

وقد كنت ذكرت في الرسالة المذكورة أن قوله مُبتدَع لا سلف له فيه ولا متابع ، وبعد أن رجعت إلى الطائف اجتمعت بأحد طلبة العلم تذاكرنا هذه المسألة وقال: إن هناك من حكى الخلاف عن السلف في ذلك وإن ابن الوزير الياني يرى أنه كفر دون كفر ، فلما راجعت كتاب ابن الوزير " العواصم

وعند مناقشتي له في المرة الثانية عاد إلى تكفيرهم ولكن قال: كفّروهم لعدة عقائد اعتقدوها لا لمجرد
 قولهم بخلق القرآن .

والقواصم " وجدت له كلاماً غريباً في هذه المسألة وفيه من الخلط الشيء العظيم(۱).

ولهذا وذاك وشناعة هذه المقولة وسوء الفهم لمذهب السلف كان لزاما على من بلغته هذه المقولة أن يرد عليها وينكرها ، فإنكار المنكر من أوجب الواجبات وكل من أظهر مقالة تخالف الكتاب والسنة فهي من أعظم المنكرات، قال شيخ الإسلام ابن تيمية - يرحمه الله - في "الفتاوي" (٢١/ ٤٦٤): «كل من أظهر مقالة تخالف الكتاب والسنة فإن ذلك من المنكر الذي أمر الله بالنهى عنه كما قال تعالى : ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَـدْعُونَ إِلَى الَّخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ ﴾ (آل عمران: ١٠٤) وهو من الإثم ﴿ لَوْ لا يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ (المائدة: . (77

فالقول بعدم كفر قائل هذه المقولة زيغ وضلال ومؤذن بالـشر الوبـال، والإجماع منعقد على كفر من قال بخلق القرآن وتكفير الجهمية ، وكتب السنة تطفح بذلك وهو إجماع منهم ، وقد قال العلامة ابن قيم الجوزية في قصيدته النونية المسماة بـ "الكافية الشافي":

'' وقد وقفتُ مؤخراً بعد الفراغ من هذا الكتاب على كتاب سمعت به قبل سنة عنوانه "إحكام التقرير"

لأحكام مسألة التكفير" للمدعو مراد شكري ، فيه من الخلط الشيء العظيم، وقد سمعتُ شيخنا المحدث عبدالله السعد يقول هذا الكتاب باطل سنداً ومتناً، ووجدتُ فيه نصرة القول بأن القول بخلق القرآن كفر لا ينقل عن الملة! انظر (صحيفة: ٤٩) ، وأن المراد بالتكفير هنا ليس حقيقته وإنها التنفير! انظر (صحيفة: ٥١)، وتفرح بنقولِ لا تبدي ولا تعيد، وهذا الكتاب ردُّ عليه ضمناً ، والله الهادئ إلى سواء السبيل .

ولقد تقلد كفرهم خمسون في عشر من العلماء في البلدانِ واللالكائي الإمام حكاه عنهم بل قد حكاه قبله الطبراني

وسألتُ شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز عن ذلك فقال: «هـذا أمر مجمع عليه عند أهل السنة والجماعة أن كفرهم كفر أكبر».

وسألتُ شيخنا العلامة عبدالله بن سعدي الغامدي عمن قال بخلق القرآن، ما حكمه؟ فقال الشيخ: «كافر»، فقلت : كفرٌ أكبر؟ ، فقال : «نعم»، فقلت للتأكيد: خارج من الملة؟ قال : «نعم ، هذا قول أهل السنة».

من أجل ذلك كتبت هذه الرسالة ضمنتها ما في الرسالة الأولى وزيادة في تفصيل القول في هذه المسألة ، وبيان موقف السلف منها وسبب اشتباه الخلف فيها ، والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل .

#### فصل

في الوصية بلزوم طريقة السلف والوقوف حيث وقفوا

قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرا ﴾ (النساء: ١١٥).

وروى الإمام أحمد في مسنده وغيره من حديث العرباض بن سارية السلمي قال: وعظنا رسول الله موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب، قلنا يا رسول الله كأنها موعظة مودع فأوصنا، قال: «أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن كان عبدا حبشيا، فإنه من يعش بعدي فسيرى اختلافا كثيرا، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»، وهذا حديث صحيح.

وعن ابن مسعود عن أحمد والدارمي وغيرهما بإسناد لا بأس به قال: خط لنا رسول الله خطا فقال: «هذا سبيل الله»، ثم خط خطوطا يمينا وشهالا ثم قال: «هذه سبل متفرقة على كل سبيل شيطان يدعو»، ثم قرأ هذه الآية: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ ﴾..)(الأنعام: ١٥٣)، وروي من حديث جابر الله بسند فيه ضعف.

وقال الدارمي حدثنا يعلى - يعني ابن عبيد - ثنا الأعمش عن حبيب عن أبي عبد الرحمن قال: قال عبدالله: «اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم»، ورواه

الطبراني في "الكبير" ، وقال عنه الهيثمي في "مجمع الزوائد" : «رجال ه رجال الطبراني في "السنة" وغيرهما .

وثبت عن حذيفة عند البخاري والمروزي في "السنة" واللالكائي وغيرهم أنه قال: «اتقوا الله يا معشر القراء وخذوا طريق من كان قبلكم فو الله لئن استقمتم لقد سبقتم سبقا بعيدا، ولئن تركتموه شهالا أو يمينا ضللتم ضلالا بعيدا أو قال مبينا».

وروى عن ابن مسعود الله قال: «من كان منكم مستناً فليستن بمن قد مات فإن الحي لا تؤمن عليه فتنة أولئك أصحاب محمد أبر هذه الأمة قلوبا وأعمقها علما وأقلها تكلفا قوم اختارهم الله لصحبة نبيه وإقامة دينه فاعرفوا لهم حقهم وتمسكوا بهديهم فإنهم كانوا على الهدى المستقيم»، رواه الهروي وغيره.

والآثار في هذا الباب كثيرة لمن تأمل وتدبر وأمعن النظر في كتب السنة وتفكر، ومن خالف سبيل المؤمنين استهوته الشياطين وكان من الغاوين والعياذ بالله.

#### فصل

# في ذكر الآثار الواردة عن السلف في تكفير الجهمية ومن قال بخلق القرآن وإخراجه من الملّة

من الصعوبة بمكان أن أذكر أقوال الأئمة كلهم الذين تبلغ عدتهم ألوفاً في تكفير من قال بخلق القرآن ، ولكن على وجه الاختصار أذكر بعض أقوال الأئمة من التصريح بالتكفير والردة ، ومن حكى الإجماع على ذلك فأقول مستعينا بالله :

قال عبدالله بن أحمد في "السنة" ( ١/ ١١٢ ) : حدثني غياث بن جعفر قال: سمعت سفيان بن عيينة يقول : «القرآن كلام الله ﷺ ، ومن قال مخلوق فهو كافر ومن شك في كفره فهو كافر».

وقال أيضاً ( ١ / ١٦٣ ) حدثني الفضل بن الصبّاح السمسار وسألت أبي عنه فقال: أعرفه ليس به بأس قال: كنت عند عبد الله بن إدريس - رحمه الله - فسأله بعض أصحاب الحديث ممن كان معنا فقال: ما تقول في الجهميّة يصلّى خلفهم ؟ قال الفضل: ثم اشتغلت أُكلّم إنساناً بشيء فلم أفهم ما رد عليه ابن إدريس فقلت للذي سأله: ما قال لك ؟ فقال: قال لي: «أمسلمون هؤلاء!! ، لا ولا كرامة لا يُصلّى خلفهم».

ونقل أيضا عن مقاتل أنه سأله عبد الله بن إدريس عن ذلك فقال: أمؤمنون هم؟!

وقال أيضاً ( ١ / ١١٣ ) : حدثني أحمد بن إبراهيم حدثني يحيى بن يوسف الزمّي قال : حضرت عبد الله بن إدريس فقال له رجل : يا أبا محمد إن قِبلنا ناسا يقولون أن القرآن مخلوق ، فقال : من اليهود ؟ قال : لا قال : فمن النصارى ؟ قال : لا ، قال : فمن المجوس ؟ قال : لا ، قال : فمن زعم أن الموحدين ! قال : كذبوا ليس هؤلاء بموحدين ، هؤلاء زنادقة ، من زعم أن الله مخلوق فقد كفر ، القرآن مخلوق فقد زعم أن الله مخلوق فقد كفر ، هؤلاء زنادقة هؤلاء زنادقة .

قلت: فهذه نقول ظاهرة على كفر من قال بخلق القرآن ، وأنه زنديق والعياذ بالله .

قال عبد الله بن أحمد (١/ ١١٥) حدثني أحمد بن الحسن أبو الحسن الترمذي قال: سمعت مليح بن وكيع يقول سمعت وكيعا يقول: من زعم أن القرآن مخلوق فقد زعم أنه محدث، يستتاب فإن تاب وغلا ضُربت عنقه.

وقال أيضاً ( ١/ ١١٧) وذكر حسن بن البزار قال: وأخبرني إسحاق بن أبي عمرو قال: قيل لوكيع في ذبائح الجهمية قال: «لا تؤكل هم مرتدون».

وهذا نصٌ من الإمام وكيع بن الجراح بأنهم مرتدون فيا هل ترى هل هناك ردة دون ردة ؟!

ثم قال عبد الله بن أحمد (١١٨/١): حدثني محمد بن إسحاق الصاغاني حدثنا عبيد الله بن يوسف بن الحجاج الجبيري حدثنا فطر بن حمّاد بن أبي عمر

الصفار قال: سألت معتمر بن سليهان فقلت: يا أبا محمد إمامٌ لقوم يقول القرآن مخلوق، أُصلي خلفه ؟ فقال: «ينبغي أن تضرب عنقه».

ثم قال ( 1/ ۰ /۱ ) حدثني هارون بن عبد الله الحمال حدثنا إبراهيم بن زياد سبلان قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: لو كان لي من الأمر شيء لقمت على الجسر فلا يمر بي أحد من الجهمية إلا سألته عن القرآن، فإن قال: إنه مخلوق ضربت عنقه ورميت به في الماء.

قال ﷺ: «لا يحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث .. وذكر منها \_التارك لدينه المفارق للجهاعة» ، وفي رواية: «أو ارتدّ بعد إسلامه»، فهل استحل هذا الإمام قتل هؤلاء إلا لأنهم بدّلوا دينهم بهذه المقولة الكفرية؟!

وقال عبد الله بن أحمد أيضا ( ١ / ١ ٢ ) حدثني العباس العنبري حدثنا عبد الله بن محمد بن حميد يعين أبا بكر بن الأسود قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول ليحيى بن سعيد وهو على سطحه: يا أبا سعيد لو أن رجلاً جهمياً مات وأنا وارثه ما استحللت أن آخذ من ميراثه.

قال ﷺ: «لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم».

وقال أيضاً ( ١ / ١ ٢ ) حدثني محمد بن إسحاق الصاغاني، قال: حدثني عبدالله بن هاشم الطوسي أبو عبد الرحمن قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: «الجهمية يستتابون فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم».

وقال أيضاً ( ١ / ١ ٢ ) : حدثني أبو عبدالله محمد بن العباس صاحب الشامة قال: «هم زنادقة الشامة قال: «هم زنادقة عليهم لعنة الله».

وقال أيضاً ( 1 / 1 ۲ ) حدثنا محمد بن إسهاعيل الواسطي قال: سمعت شاذ بن يحيى –وأثنى عليه خيراً – قال حلف لي يزيد بن هارون في بيته: «والله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم من قال القرآن مخلوق فهو زنديق».

ووالله لقد برّ قسمه، وهل كفر الأئمةُ بشراً المريسي وحفصاً الفرد وأحمد بن أبي دؤاد إلا لظهور هذه المقولة الشنعاء منهم.

وقال أيضاً: ( 1/ ١٢٤ ) حدثني إسهاعيل بن عبيد بن أبي كريمة الحراني قال: سمعت شبابة بن سوار يقول: اجتمع رأي ورأي أبي النضر - هاشم بن القاسم وجماعة من الفقهاء على أن المريسي كافرٌ جاحد يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه.

وقال أيضاً ( ١/ ١٢٦ ) حدثني محمد بن سهل قال : سمعت أبا الأسود النضر بن عبد الجبار يقول : القرآن كلام الله كالله من قال مخلوق فهو كافر هذا كلام الزنادقة .

وقال أيضاً (١/ ١٢٧): حدثني هارون بن عبد الله الحمال قال: قال لي هارون بن عبد الله الحمال قال: قال لي هارون بن معروف: «من قال القرآن مخلوق فهو يعبد صنها»، ثم قال: «لي احك هذا عنى».

فهل من يعبد صنها يكون من أهل الملة؟! سبحان الله العظيم ، فعندما نفت الجهمية كلام الله كأنهم عبدوا صنها والعياذ بالله.

وقال ( ١ / ١٢٩ ): حدثني محمد بن إسحاق الصاغاني قال: سمعت أبا عبيد يقول: «من قال القرآن مخلوق فقد افترى على الله ﷺ وقال عليه ما لم تقله اليهود والنصارى».

وفي " مسائل أبي داود " (صحيفة: ٢٦٢) قال: قلت لأحمد: من قال القرآن مخلوق أهو كافر؟ قال: «أقول هو كافر».

وقال (صحيفة: ٢٦٦): حدثنا عباس العنبري قال: سمعت أبا الوليد يقول: «من لم يعقد قلبه على أن القرآن ليس بمخلوق فهو خارج عن الإسلام».

وهذا نص صريح من الإمام الثقة أبي الوليد الطيالسي على خروج من لم يعتقد أن القرآن غير مخلوق من الإسلام.

وقال أيضا (صحيفة: ٢٧٦): حدثنا حمزة بن سعيد المروزي قال: سألت أبا بكر ابن عيّاش قلت: يا أبا بكر قد بلغك من أمر ابن عُليّة في القرآن ما تقول؟ فقال: «اسمع إليّ ويلك؛ من زعم أن القرآن مخلوق فهو عندنا كافر زنديق عدو الله لا تجالسه ولا تكلمه».

وقال (صحيفة: ٢٦٧): حدثنا محمد بن عبد العزيز بن أبي رزمة قال: حدثنا أبو الوزير محمد بن أعين قال: سمعت النضر بن محمد يقول: من قال مده الآية: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لا إِلهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي ﴿ (طه: ١٤) ، مخلوق فهو كافر،

فجئت إلى عبد الله بن المبارك فأخبرته بقول النضر فقال: «صدق عافاه الله ما كان ليأمر أن يُعبد مخلوقا».

وقال: حدثنا عباس بن عبد العظيم أن محمد بن يحيى بن سعيد حدثه قال: سمعت معاذ بن معاذ يقول: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم». وقال (صحيفة: ٢٦٨): سألتُ أحمد بن عبد الله بن يونس فقال: «لا يُصلّى خلف من قال مخلوق هؤلاء كفار».

ومما نقله الإمام البخاري في كتابه "خلق أفعال العباد":

قال (صحيفة ٢٩): وقال محمد بن الحسن حدثنا أبو نعيم حدثنا سليان القاري قال : سمعت سفيان الثوري يقول : قال لي حماد بن أبي سليان : أبلغ أبا فلان المشرك أني بريء منه ، وكان يقول القرآن مخلوق .

وهذا كلام ظاهر في تكفير من قال بخلق القرآن.

وقال أيضاً (صحيفة: ٣٠): وحلف يزيد بن هارون بالله الذي لا إله إلا هـو من قال القرآن مخلوق فهو زنديق ويُستتاب فإن تـاب وإلا قتـل، وقـد تقـدم ذكره.

وقيل لأبي بكر بن عياش: أن أقواما ببغداد يقولون أنه مخلوق ، فقال : «ويلك من قال هذا؟ على من قال القرآن مخلوق لعنة الله، وهو كافر زيديق لا تجالسوهم».

قال (صحيفة: ٣٤): وقال سليان بن داود الهاشمي وسهل بن مزاحم: «من صلّى خلف من يقول القرآن مخلوق أعاد صلاته».

وقال (صحيفة: ٣٧): حدثني أبو جعفر محمد بن عبد الله حدثني محمد بن قدامة السلال الأنصاري قال: سمعت وكيعا يقول: «لا تستخفوا بقولهم القرآن مخلوق فإنه من شرِّ قولهم ، وإنها يذهبون إلى التعطيل».

ووالله إن القول بعدم كفر من قال بخلق القرآن لمن أشد الاستخفاف به والعياذ بالله .

وقال (صحيفة: ٣٩): وسئل حفص بن غياث فقال فيهم ما قال ابن إدريس في قتل الجهمية ، وقال: لا أعرفه قيل له قوم يقولون القرآن مخلوق ، قال: لا جزاك الله خيرا أوردت على قلبي شيئا لم يسمع به قط ، فقلت: إنهم يقولونه ، قال: «هؤلاء لا يُناكحون ولا تجوز شهادتهم».

وكذا حكى الإمام اللالكائي في "السنة" بعض الآثار المصرحة بتكفيرهم أذكر منها ما يلى:

قال رحمه الله ( 1 / ١٧٨ ) في عقيدة أبي حاتم وأبي زرعة : «... ومن زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم كفرا ينقل عن الملة ومن شك في كفره مم يفهم فهو كافر».

وهذا تصريح من هذين الإمامين الجليلين بأن هذا القول كفر أكبر مخرج من الملة ، بل من شك في كفره من أهل العلم كافر والعياذ بالله من ذلك .

وروى اللالكائي أيضاً ( 1/ ٢٥٢ ) قال : أخبرنا على بن محمد بن عمر قال: أخبرنا عبد الرحمن بن أبي حاتم قال : حدثنا الربيع بن سليان قال : أخبرني

من أثق به وكنت حاضرا في المسجد فقال حفص الفرد القرآن مخلوق!! فقال الشافعي: «كفرت بالله العظيم».

رواه البيهقي في "الأسهاء والصفات" (صحيفة: ٣٢٣) وفي "السنن" (١٠ ٤٣)، وصرَّح بالرجل الذي أبهمه الربيع من غير طريق ابن أبي حاتم عن الربيع بن سليمان قال: أخبرني أبو شعيب أن حفصاً الفرد، وذكره وهناك من رواه غير من ذكرت.

وروى اللالكائي (١/ ٢٤٩) والبيهقي في "الأسهاء والصفات" (صحيفة: ٣١٨) كلاهما من طريق أبي محمد يحيى بن خلف المُقري قال: كنت عند مالك ابن أنس سنة ثهان وستين ، فأتاه رجل فقال: يا أبا عبد الله ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق ؟ قال: «كافر زنديق اقتلوه»، وكذا نقل أبو محمد عن الليث بن سعد وابن لهيعة بأنه كافر ، وقال ثم قدمت الكوفة فلقيت أبا بكر بن عيّاش، فقلت له: ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق ؟ وحكيت له كلام الرجل فقال: «كافر ومن لم يقل إنه كافر فهو كافر»، وحكى أبو محمد هذا القول عن جماعة من السلف ذكرهم.

وقال اللالكائي ( 1/ ٢٥٦): أخبرنا أحمد بن محمد بن أحمد بن مسلم قال: حدثنا أحمد بن الحسن قال: حدثنا أبو الليث -يعني يزيد بن جهور - قال: سمعت أبا خيثمة -يعني: مصعب بن سعيد المصيصي - قال: سمعت ابن المبارك وموسى بن أعين يقو لان: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر أكفر من

هرمز!!»، وقال أبو خيثمة: «من زعم أن القرآن كلام الله مخلوق فهو كافر ومن شك في كفره فهو كافر».

وقال أيضا ( 1/ ٢٦٨): أخبرنا محمد بن إبراهيم بن محمد بن حارس النجيرمي قال: سمعت أبا القاسم عبد الجبار بن شيران بن يزيد العبدي صاحب سهل بن عبد الله قال: سمعت أبا محمد سهل بن عبد الله يقول: «من قال القرآن مخلوق هو كافر بالربوبية لا كافر بالنعمة».

والكفر بالربوبية من أعظم الكفر الذي هو جحود الخالق سبحانه ، ومن أنكر صفاته فقد جحد ذاته والعياذ بالله .

وقال أيضاً ( 1 / 7 ۷۱ ) ذكر عبدالرحمن بن أبي حاتم قال: حدثنا يوسف بن إسحاق بن الحجاج، قال حدثنا أحمد بن الوليد، قال: حدثنا القاسم بن أبي رجاء، قال: كنت عند أبي سليهان الجوزجاني وجاءه رجل فقال مسألة بلوى فإن رجلين البارحة حلف أحدهما فقال: امرأته طالق ثلاثا ألبته إن كان القرآن مخلوقا، وقال الآخر: امرأته طالق ثلاثا إن لم يكن القرآن مخلوقا، فقال: "إن الذي حلف أن امرأته طالق إن لم يكن القرآن مخلوقا قد بانت منه امرأته» ".

وقال أيضاً ( ٢/ ٣١٦): أخبرنا محمد بن الحسين الفارسي والقاسم بن جعفر قالا: حدثنا الحسن بن يحيى بن عيّاش ، قال: حدثنا حفص بن عمر ، قال: سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول: «ما كنت أعرض أحدا من أهل الأهواء على السيف إلاّ الجهمية»، قال الربالي: «هم والله كفار».

\_

<sup>&</sup>quot; بانت بعقيدته فضلاً عن نطقه بالطلائق البائن [ت: شيخنا العياف].

وروى أيضاً ( ١ / ٣١٨) بإسناده إلى أبي عبيد القاسم بن سلام ، سئل ما تقول فيمن قال القرآن مخلوق ؟ قال أبو عبيد : هذا رجل يُعلّم ويقال له هذا كفر فإن رجع وإلا ضربت عنقه .

وقال أيضاً ( ١/ ٣٢٠) : أخبرنا عبد الله بن مسلم بن يحيى قال : أنبأ الحسين بن إسهاعيل قال : ثنا سلام بن سالم قال : ثنا موسى بن إبراهيم الوراق ، قال : ثنا عبد الله بن المبارك ، قال : سمعت الناس منذ تسع وأربعين سنة يقولون : «من قال القرآن مخلوق فامرأته طالق بثلاث بته»، قال قلت : ولم ذلك ؟! قال : «لأن امرأته مسلمة ومسلمة لا تكون تحت كافر».

وروى بإسناده عن أبي الوليد الطيالسي قال: «من قال القرآن مخلوق يفرق بينه وبين زوجته بمنزلة المرتد».

وفي الموضع نفسه روى بسنده عن ابن جرير الطبري أنه كان يقول: «من قال القرآن مخلوق معتقدا له فهو كافر حلال الدم والمال لا يرثه ورثته من المسلمين يستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه ...».

فهذه نصوص أظهر من نور الشمس على كفر من قال بخلق القرآن وأنه مرتد عن دين الله ، وصدق القائل:

الحق شمس والعيون نواظر لكنها تخفى على العميان ومما نقله الحافظ البيهقى في كتاب "الأسماء والصفات" ما يلى:

قال (صحيفة:٣٢٣): أخبرنا أبو عبد الله الحافظ قال: سمعت أبا جعفر محمد بن صالح بن هاني يقول: سمعت أبا سليان داود بن سليان البيهقي

يقول: سمعت محمود بن غيلان يقول: سمعت يحيى بن يحيى يقول: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم وعصى ربه وبانت منه امرأته».

قال أيضا (صحيفة: ٣٢٤): أخبرنا أبو عبدالله الحافظ وأبو صادق بن أبي الفوارس وأبو حامد أحمد بن محمد موسى النيسابوري قالوا: ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، قال: سمعت محمد بن إسحاق الصاغاني يقول: سمعت أبا عبيد القاسم بن سلام يقول: «من قال القرآن مخلوق فقد افترى على الله تبارك وتعالى وقال عليه ما لم تقله اليهود والنصارى».

فها بالك بمن كان قوله أعظم وأشنع من قول اليهود والنصارى والعياذ بالله .

وقال أيضا (صحيفة: ٣٢١): قرأت في كتاب أبي عبدالله محمد بن يوسف بن إبراهيم الدقاق روايته عن القاسم بن أبي صالح الهمذاني عن محمد بن أبي أيوب الرازي قال: سمعت محمد بن سابق يقول: سألت أبا يوسف فقلت: أكان أبو حنيفة يقول بخلق القرآن؟ قال: «معاذ الله ولا أنا أقوله»، فقلت: أكان يرى رأي جهم؟ فقال: «معاذ الله ولا أنا أقوله»، قال البيهقي: «رواته ثقات».

وقال أيضاً: وأنبأني أبو عبد الله الحافظ إجازة أنا سعيد أحمد بن يعقوب الثقفي ثنا عبد الله بن أحمد بن عبد الرحمن بن عبد الله الدشتكي قال: سمعت أبي يقول: سمعت أبا يوسف القاضي يقول: كلمت أبا حنيفة رحمه الله تعالى

سنة جرداء في أن القرآن مخلوق أم لا ؟ فأتفق رأيه ورأيي على أن: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر»، قال أبو عبدالله: رواة هذا كلهم ثقات .

والقاضى ابن أبي يعلى في كتابه "طبقات الحنابلة" ذكر آثاراً كثيرة عن الإمام

أحمد وغيره تنص على تكفير الجهمية ومن قال بخلق القرآن وهاك بعضاً منها: قال القاضي (١/ ٢٩) في عقيدة الإمام أحمد برواية الإصطخري عنه قال: «هذه مذاهب أهل العلم والأثر وأهل السنة المتمسكين بعروقها، ثم قال: «والقرآن كلام الله يتكلم به ليس بمخلوق، ومن زعم أن القرآن مخلوق فهي جهمي كافر، ومن زعم أن القرآن كلام الله ووقف ولم يقل ليس بمخلوق فهو أخبث من قول الأول، ومن زعم أن ألفاظنا به وتلاوتنا له مخلوقة والقرآن كلام الله فهو جهمي، ومن لم يكفر هؤلاء القوم فهو مثلهم».

ونقل في ( 1/ ٤٧) في رواية أحمد بن شاذان ، قال : سمعت أحمد يقول : «من قال لفظه مخلوق فهو جهمي مخلّد في النار خالدا فيها»، ثم قال : «وهذا شرك بالله العظيم».

فيا هل ترى لو أن الإمام أحمد علم أن السلف الكرام لم يقصدوا تكفير من قال بخلق القرآن هل يستجيز لنفسه أن يبالغ هذه المبالغة؟! أم أنها والله الحجة البالغة التي قامت على خلق الله بأن القرآن كلام الله صفة له ومن قال خلاف ذلك فهو كافر بالله العظيم حتى استحق الكفر من شك أو نازع في كفره.

ونقل القاضي أيضاً (١/ ١١٥) أنه قيل للإمام أحمد عمن قال القرآن مخلوق، فقال له: «ألحق به كل بليّة»، فقيل له كفر ؟ قال: «إي والله».

ونقل القاضي أيضاً ( 1/ ١٣٢ ) عن الحسن بن ثواب أبي على الثعلبي قال للإمام أحمد: هؤلاء الذين يقولون القرآن مخلوق؟ فقال: «كفار بالله العليّ العظيم»، قلت: فابن أبي دؤاد؟ قال: «كافر بالله».

ونقل القاضي أيضاً ( ١/ ١٤١ ) عندما قصّ الإمام أحمد على الحسن بن عرفة محنته وموقفه قال الحسن: فبكيت ، فقال لي: ما يبكيك ؟ قلت: مما نزل بك ، فقال: «أليس لم أكفر؟ ما أُبالي لو تلفت».

فلا إله إلا الله؛ رحم الله الإمام أحمد وأصحابه، حُق له والله أن يفرح بنعمة الله عليه بالثبات على هذا الدين، والنجاة ممن اجتالتهم الشياطين ممن قال بخلق القرآن تلك المقالة الشنيعة التي عذّب الإمام أحمد وأصحابه كي يقولوا بها، فيا هل ترى لو لم تكن مخرجة من الملّة هل يستحق الأمر أن يبلغ هذا المبلغ، سبحان الله العظيم.

ونقل القاضي أيضاً ( 1 / ١٥٧ ): قال زياد بن أيوب المعروف بدلّويه صاحب الإمام أحمد: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر لا شكّ فيه»، قيل له: فمن لم يكفرهم يُسمع منه ؟ قال: «لا ولا كرامة»، قيل له: فإن لي منهم قرابات أبرهم وأسلم عليهم؟ ، قال: «ولا تشهد جنائزهم ولا تعدهم».

وقال القاضي ( ١/ ١٧٠ ): قال عبد الرحمن بن أبي حاتم حدثنا أحمد بن إبراهيم الأهوازي قال: سألت سلمة بن شبيب بمكة عن القرآن ؟ فقال: «من زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العلي العظيم» – ثلاثا – .

ونقل أيضاً ( ١/ ١٧٣) في رواية شاهين بن السميذع قال: سمعت الإمام أحمد يقول: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر ومن شك في كفره فهو كافر».

ونقل أيضاً ( ١ / ٢١٢ ) قال ابن أبي حاتم حدثنا أبي قال عبد الوهاب الورّاق: «القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال مخلوق فهو كافر وهو والله زنديق».

ونقل أيضاً ( ١ / ٢٥٧ ) عن ابن أبي حاتم قال: حدثنا أبو زرعة قال: سمعت أبا رجاء قتيبة بن سعيد يقول: «من قال القرآن مخلوق فهو زنديق كافر بالله العلي العظيم لا أُصلي خلفه ولا أتبع جنازته ولا أعوده».

ونقل أيضا ( 1 / ٢٨٦) في عقيدة أبي حاتم قال: «والقرآن كلام الله وعلمه وأسهاؤه وصفاته وأمره ونهيه ليس بمخلوق بجهة من الجهات ومن زعم أنه مخلوق مجعول فهو كافر كفرا ينقل عن الملة ومن شك في كفره ممن يفهم ولا يجهل فهو كافر ومن كان جاهلا عُلم فإن أذعن بالحق بتكفيره وإلا ألزم الكفر».

هذا فيه تفصيل حسن ودلالة واضحة لا تحتاج إلى تعليق على ردة من قال بخلق القرآن .

ونقل القاضي ( ١/ ٣٢٦) في رواية محمد بن يوسف الطبّاع قال: سمعت رجلا سأل أحمد بن حنبل فقال: يا أبا عبد الله أصلي خلف من يشرب المسكر؟ قال: «لا»، قال: أصلي خلف من يقول القرآن مخلوق؟ قال: «سبحان الله أنهاك عن مسلم وتسألني عن كافر؟!»، وأسنده الآجري في "الشريعة" (صحيفة: ٨١).

ونقل ( 1/ ١٣٣ ) في ترجمة يحيى بن عبد الوهاب يروي عن عمّه قال : أخبرنا عبد الله بن عمر الكرخي أخبرنا سليان بن أحمد بن أيوب حدثنا عبدالله بن أحمد بن حنبل قال: سئل أبي عن رجل وجب عليه تحرير رقبة مؤمنة، فكان عنده مملوك سوء، لقنه أن يقول بخلق القرآن؟ فقال : «لا يُجزي عنه عتقه، لأن الله تبارك وتعالى أمره بتحرير رقبة مؤمنة وليس هذا بمؤمن، هذا كافر».

وهذا أيضاً إنْ لم يكفِ في كشف الغمّة عمّن شك في تكفير من قال بخلق القرآن فلا حول ولا قوة إلا بالله وأنشد:

من غصّ بشرب الماء داوى غصته فكيف يداوى من قد غص بالماء ومما طبع مؤخرا جزء الردعلى الجهمية من كتاب "الإبانة" لابن بطة العُكبري فوجدت فيه نقولاً كثيرة منها ما يلى:

ما رواه في باب كفر الجهمية وضلالهم وخروجهم من الملة وإباحة قتلهم ما رواه في باب كفر الجهمية وضلالهم وخروجهم من الملة وإباحة قتلهم على المارة على المارة وإباحة قتلهم على المارة المارة وإباحة المارة والمارة والمارة

تعرف الزنادقة ؟ قال : «الزنادقة ضروب، ولكن من رأيته يقول: إن الله لا يُرى وأن القرآن فهو زنديق».

وبإسناده ( ٢/ ٤٣) إلى عبد الله بن إدريس قال : «من قال القرآن مخلوق فقد أمات من الله شيئا»، ثم قال : «اليهود والنصارى والمجوس هم والله خير ممن يقول : القرآن مخلوق».

فأي دين أردى من دين النصارى واليهود والمجوس إلا الزندقة المحضة والعياذ بالله .

وقال ( ٢/ ٢٧): حدثنا ابن مخلد قال: حدثنا المروذي حدثنا أبو مصعب الزهري قال: سمعت مالك بن أنس يقول: «القرآن كلام الله غير مخلوق، فمن زعم أنه مخلوق فقد كفر بها أنزل على محمد والذي يقف شر من الذي يقول».

وبإسناده (٢/ ٥٢) إلى يحيى بن خلف المقرئ أن رجلا قال للإمام مالك: يا أبا عبد الله ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق ؟ ، فقال: «كافر زنديق اقتلوه». وقال (٢ / ٥٧): حدثني أبو حفص –عمر بن الحسن بن خلف قال: صمعت حدثنا أحمد بن حمدان العسكري قال: حدثنا محمد بن مجاهد قال: سمعت يزيد بن هارون يقول: «من قال: القرآن مخلوق فهو كافر، ومن لم يكفره فهو كافر، ومن شكّ في كفره فهو كافر».

فانظر وتأمل في قول هذا الإمام الثبت كيف حكم على من شكّ في تكفيره فضلا عن الذي يمتنع عن تكفيره! فالحذر كل الحذر من المخاطرة بالدين ورمي الأقوال جزافا من غير فقه ولا بصيرة.

قال (٢/ ٥٧): وقال عمروبن عثهان الواسطي -ابن أخي علي بن عاصم وأبا عاصم -سألتُ هشيها وجريرا والمعتمر ومرحوماً وعمي علي بن عاصم وأبا بكر بن عيّاش وأبا معاوية وسفيان والمطلب بن زياد ويزيد بن هارون عن من قال: القرآن مخلوق ؟ فقالوا: «زنادقة»، قلت ليزيد بن هارون: يقتلون يا أبا خالد ؟ قال: «بالسيف».

وقال ( ٢/ ٥٥): قال المروذي وأخبرنا من سمع يعقوب بن إبراهيم بن سعد يقول: سعد يقول: جاء سعيد بن عبد الرحمن الجمحي فسأل أبي عن رجل يقول: القرآن مخلوق ؟ فقال: «هذا كافر بالله تضرب عنقه من ها هنا، وأشار بيده إلى عنقه ..».

وقال أيضاً ( ٢/ ٦٦ ) : أخبرني أبو القاسم - عمر بن أحمد - قال : حدثنا أحمد بن محمد بن هارون قال : حدثني حرب ابن إسهاعيل قال : سمعت أبا عبد الله وذكر عنده كلام الناس في القرآن ، فقال : «كفرٌ ظاهر ، كفرٌ ظاهر».

هذا قليل من كثير من كتب السنة الموجودة ومن راجعها وجد ما يشفي العليل ويروي الغليل تركت ذكر أكثرها بغية الاختصار اكتفاءً بها نقلت من الآثار الكافية لإيضاح الحق لمن وفقه العزيز الغفار.

وقال داود بن الحسين البيهقي بلغني أن الحلواني – الحسن بن علي بن محمد – قال: لا أكفر من وقف في القرآن ، قال داود: فسألت سلمة بن شبيب عن الحلواني ، فقال: «يُرمى في الحش من لم يشهد بكفر الكافر فهو كافر»، وانظر "تهذيب التهذيب" لابن حجر ( ٢ / ٢٦٢).

وقال الخطيب البغدادي في "تاريخه" ( ٢/ ٣١): أخبرنا أبو سعيد محمد بن عبدالله بن حسنويه بن إبراهيم الأبيوردي، قال أنبأنا أبو سعيد محمد بن عبدالله بن هدون قال سمعت أبا محمد الشرقي يقول: سمعت محمد يحيى يقول: «القرآن كلام الله غير مخلوق من جميع جهاته، وحيث يتصرف فمن لزم هذا استغنى عن اللفظ وعها سواه من الكلام في القرآن، ومن زعم أن القرآن خلوق فقد كفر، وخرج عن الإيهان وبانت منه امرأته، يستتاب وإلا ضربت عنقه، وجعله ماله فيئاً بين المسلمين، ولم يدفن في مقابر المسلمين، ومن وقف: لا أقول مخلوق أو غير مخلوق، فقد ضاها الكفر، ومن زعم أن لفظي بالقرآن مخلوق فهذا مبتدع لا يجالس ولا يكلم..».

نقل الذهبي في "تذكرة الحفاظ" ( ٢/ ٦٦) عن ابن خزيمة أنه قال: «القرآن كلام الله، ومن قال أنه مخلوق فهو كافر يستتاب فإن تاب وإلا قتل ولا يدفن في مقابر المسلمين».

وفي "جلاء العينين" للآلوسي (صحيفة: ٣٥٣-٣٥٣) نقلا عن عبد القادر الكيلاني في كتابه "الغنية" (١/ ١٢٨) قال: «فمن زعم أنه مخلوق أو عبارته أو التلاوة غير المتلو أو قال لفظي بالقرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم ولا

يخالط ولا يؤاكل ولا يناكح ولا يجاور بل يهجر ويهان ولا يصلّى خلفه ولا تقبل شهادته ولا تصح ولايته في ونكاح وليّة ولا يصلّى عليه إذا مات فإن ظُفر به أُستتيب ثلاثا كالمرتد فإن تاب وإلا قتل ، وسئل أحمد عمن قال: لفظي بالقرآن مخلوق فقال: كفر».

وقال الموفق محمد بن موسى العمراني في رسالته في "الحرف والصوت": «من قال بخلقه وحدوثه فهو عندنا كافر خارج من الملة.

رسالته ملحقة بإحدى نسخ كتاب الشريعة الخطية (صحيفة: ١٨٥/ ب).

وعلى هذا المذهب مشى أهل السنة قديما وحديثا ولم أعلم لهم مخالفا يُعتد به فيما نقلت ، ومن هؤلاء - كما تقدم - شيخنا العلامة الأثري عبد العزيز بن باز فقد سألته عن كفرهم فقال: «هذا أمر مجمع عليه عند أهل السنة والجماعة أن كفرهم كفر أكبر».

وسألت شيخنا المجاهد السلفي عبد الله بن سعدي الغامدي فقلت له: يا شيخ جزاك الله خيرا ما حكم من قال بخلق القرآن ؟ فقال: «كافر»، قلت كفرا أكبر ؟ قال: «نعم»، قلت مخرج من الملة ؟ قال: «نعم، هذا قول أهل السنة والجاعة».

#### فصل

## في حكاية الإجماع على كفر من قال بخلق القرآن

وانعقد إجماع أهل السنة قديها على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وأن من زعم أنه مخلوق فهو كافر بالله العظيم وإليك بعض النقول لمن حكى رأي عموم أهل السنة في ذلك:

روى الدارمي في "الردعلى الجهمية " (صحيفة: ٣٤٠) وغيره، قال: سمعت إسحاق بن إبراهيم الحنظلي يقول: قال سفيان بن عيينة قال عمرو بن دينار: «أدركت أصحاب النبي الشيخ فمن دونهم منذ سبعين سنة يقولون الله خالق وما سواه مخلوق والقرآن كلام الله منه بدأ وإليه يعود».

فإذا كان إجماع الصحابة قد انعقد في مثل هذه المسألة الاعتقادية فلا شك في كفر من خالفه.

ونقل البيهقي (صحيفة: ٣٤٠) من "الأسهاء والصفات" عن الإمام الشافعي قال: «ما لقيت أحدا منهم يعني أساتذته إلا قال: من قال في القرآن إنه مخلوق فهو كافر».

ونقل أيضا بإسناده (صحيفة: ٣٢٤) عن البخاري أنه قال: «القرآن كلام ليس بمخلوق عليه أدركنا علماء الحجاز أهل مكة والمدينة وأهل الكوفة والبصرة وأهل الشام ومصر وعلماء خراسان».

وقال البخاري في كتابه "خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٣٣) بعد أن ذكر قول أبي الوليد: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر ومن لم يعقد قلبه على أن

القرآن ليس بمخلوق فهو خارج من الإسلام»، قال البخاري: «نظرت في كلام اليهود والنصارى والمجوس في رأيت أضل في كفرهم منهم وإني لأستجهل من لا يكفرهم إلا من لا يعرف كفرهم».

ونقل اللالكائي ( 1/ ١٧٦) في عقيدة أبي حاتم وأبي زرعة ، قال ابن أبي حاتم: سألت أبي وأبا زرعة عن مذاهب أهل السنة في أصول الدين وما أدركا عليه العلماء في جميع الأمصار وما يعتقدان من ذلك قالا: «أدركنا العلماء في جميع الأمصار حجازا وعراقا وشاما ويمنا فكان من مذهبهم .. » وساق عقيدة أهل السنة .

إلى أن قال ( ١/ ٧٨ ): «ومن زعم أن القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم كفرا ينقل عن الملة ومن شك في كفره ممن يفهم فهو كافر ...».

ونقل اللالكائي ( ١/ ٣٢٠) عن ابن المبارك الذي قال عن نفسه كتبت عن ألف شيخ ، قال : سمعت الناس منذ أربعين سنة يقولون: «من قال القرآن خلوق فامرأته طالق البتة»، قيل له: ولم ذلك؟ قال : «لأن امرأته مسلمة ومسلمة لا تكون تحت كافر».

ونقل اللالكائي ( 1/ ٢٧٧) عن أبي نعيم عندما قُرئ عليه كتاب المأمون الذي يأمر فيه بالقول بخلق القرآن ، قال : «أدركت ثمانهائة شيخ ونيفا وسبعين شيخا منهم الأعمش فمن دونه فما رأيت خلقا يقول بهذه المقالة يعني بخلق القرآن ولا تكلم أحد بهذه المقالة إلا رمي الزندقة»، فقام أحمد بن يونس فقبّل رأس أبي نعيم وقال: «جزاك الله عن الإسلام خيرا».

ونقل اللالكائي أيضا ( 1/ ٢٧٤ ) بعد أن ذكر من قال بكفر من قال بخلق القرآن من المدينة قال : وقال يحيى -يعني بن المغيرة المخزومي-: «ما أدركت أحدا من علمائنا إلا وهو يقول القرآن كلام الله غير مخلوق فمن قال مخلوق فهو كافر».

قال اللالكائي: فهذا إجماع أهل المدينة.

وحكى اللالكائي هذا القول عن أئمة السنة في كلِّ عصر من الأعصار، وفي كل مصر من الأمصار، وقال في آخر كلامه ( ١/ ٣١٢): «لكني اختصرت وحذفت الأسانيد للاختصار ونقلت عن هؤلاء عصرا بعد عصر لا ينكر عليهم منكر ومن أنكر قولهم استتابوه أو أمروا بقتله أو نفيه أو صلبه».

وقال البيهقي في "الأسهاء والصفات" (صحيفة ٢٢٥) بعد أن ذكر الآثار في كفر من قال بخلق القرآن: «وقد روينا نحو هذا عن جماعة أخرى من فقهاء الأمصار وعلمائهم رضي الله عنهم ولم يصح عندنا خلاف هذا القول عن أحد من الناس في زمان الصحابة والتابعين رضى الله عنهم أجمعين».

وممن حكى الإجماع من المعاصرين من أهل السنة شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز وتقدم ذكر كلامه .

#### فصل

اعلم أن أئمة السنة من السلف مجمعون على أن من قال بخلق القرآن أنه كافر مرتد خارج عن الإسلام، ولا أعلم بنيهم خلافا في هذه المسألة في تلك القرون المفضلة، ولم أجد أحداً حكى الخلاف بينهم في ذلك سوى ما قرأت في رسالة أبي نصر السجزي إلى أهل زبيد فقال (صحيفة: ١٠٦): «واتفق المنتمون إلى السنة بأجمعهم على أنه غير مخلوق، وأن القائل بخلقه كافر فأكثرهم قال إنه كفر ينقل عن الملة ومنهم من قال هو كافر يقول غير الحق في هذه المسألة والصحيح الأول لأن من قال إنه مخلوق صار منكرا لصفة من صفات ذات الله ...» إلى آخر كلامه .

ونقل هذا الكلام بمعناه شيخ الإسلام ابن تيمية يرحمه الله في "الفتاوى" (٤٨٧/١٢) ، ونقل كلام الخطابي: «أن الذين قالوا بتكفيره قالوه على سبيل التغليظ!».

وبهذا الكلام أخذ بعض العلماء من بعدهم "، وتلقفه بعض المعاصرين ممن لم يؤت صلابة في الدين، وقال بأن: من قال القرآن مخلوق ليس بكافر! بحجج واهية وأقوال متهافتة منتاهية سيأتي ذكرها عند الردعلى ابن الوزير اليهاني حيث كان حامل لواء هذا الكلام بين المتأخرين في كتابه "العواصم والقواصم" بكلام سيظهر لك بطلانه قريبا إن شاء الله.

وكذا فرح بهذا القول عدو الله: الكوثري في تعليقه الشائن على "الأسماء

٧٠ كمو فق الدين ابن قدامة في رده على فخر الدين ابن تيمية ، انظر " طبقات الحنابلة " ( ١/١٥٤ ) .

والصفات" للبيهقي (صحيفة: ٣٢٨) واستند إلى غير مستند كالغريق يتمسك بأي عود.

وتحرير القول أن السلف لم يختلفوا في أن القول بخلق القرآن كفرٌ أكبر غرج الملّة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية بعد نقل كلام السجزي السابق غرج الملّة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية بعد نقل كلام السجزي السابق (۲۱/ ۱۹۷۶): «وسبب هذا التنازع تعارض الأدلة فإنهم يرون أدلة توجب إلحاق أحكام الكفر بهم ثم إنهم يرون من الأعيان الذين قالوا تلك المقالات من قام به الإيهان ما يمتنع أن يكون كافرا فيتعارض عندهم الدليلان، وحقيقة الأمر أنهم أصابهم في ألفاظ العموم في كلام الأئمة ما أصاب الأولين في ألفاظ العموم في نصوص الشارع ، كلما رأوهم قالوا من قال كذا فهو كافر اعتقد المستمع أن هذا اللفظ شامل لكل من قاله ولم يتدبروا أن التكفير له شروط وموانع قد تنتفي في حق المعين وإن تكفير المطلق لا يستلزم تكفير المعين إلا إذا وجدت الشروط وانتفت الموانع بيّن هذا الإمام أحمد وعامة الأئمة الذين أطلقوا هذه العمومات لم يكفروا أكثر من تكلم بهذا الكلام بعينه».

ثم ذكر شيخ الإسلام بن تيمية أن الإمام أحمد باشر الجهمية الذين قالوا بخلق القرآن، وامتحنوا بهذا القول من العامة، وكذا موقف الإمام أحمد من الخليفة ودعاءه له وحللهم مما فعلوه به ولو كانوا مرتدين لما استجاز أن يستغفر لهم ، ثم قال بعد ذلك: «... وقد نقل عن أحمد ما يدل على أنه كفّر به قوما معينين فأما أن يذكر عنه في المسألة روايتان ففيه نظر ...».

وهذا هو الحق الإمام أحمد لم يختلف قوله في تكفير الجهمية وإن اختلف فعله في تكفير بعض الجهمية بعينه كابن أبي دؤاد وعدم تكفير آخرين كالخليفة المأمون وغيره لذا أُنبه على خطأ من نقل أن تكفير الجهمية هو المشهور من مذهب أحمد وهذا خطأ ظاهر يعرفه من تدبر أقوال أحمد في تكفير الجهمية (٠٠٠ وقال شيخ الإسلام أيضاً (٧/٧٠٥-٥٠٥): «مع أن أحمد لم يكفر أعيان الجهمية ولا كل من قال إنه جهمي كفره ولا كل من وافق الجهمية في بعض بدعهم ، بل صلى خلف الجهمية اللذين دعوا إلى قولهم وامتحنوا الناس وعاقبوا من لم يوافقهم بالعقوبات الغليظة لم يكفرهم أحمد وأمثاله ..).

قلت: فعل الإمام أحمد إن صح إنها هو مع الأئمة لا مع سائر الأمة ، فإن معاملة الإمام غير معاملة العامة في بعض الأحوال ، وإلا فقد روي أنه كان يعيد الصلاة فذكر أبو داود في "مسائله" (صحيفة: ٤٣) أنه سأل الإمام أحمد عن حكم الصلاة خلف الجهمية؟ فقال: أنا أعيد ومتى ما صليت خلف من يقول القرآن مخلوق فأعد ، كيف والنصوص المنقولة عن الإمام أحد صريحة بعدم جواز الصلاة خلفهم كها تقدم، منها ما رواه محمد بن يوسف الطبّاع قال: سمعت رجلا سأل الإمام أحمد بن حنبل فقال: يا أبا عبد الله أصلي خلف من يشرب المسكر؟ قال: لا ، قال أصلي خلف من يقول القرآن عخلوق؟ قال: «سبحان الله أنهاك عن مسلم وتسألني عن كافر!» انظر "طبقات مخلوق؟ قال: «سبحان الله أنهاك عن مسلم وتسألني عن كافر!» انظر "طبقات

‹› فتكفيره هو مذهبه المعروف وليس هو المشهور فقط ، [ت: شيخنا الفوزان].

<sup>&</sup>quot; قوله: «أعيانهم» يعنى أفرادهم ، [ت: شيخنا الفوزان].

الحنابلة" ( ٢/٦/١).

وتحقيق القول أن هذه المسألة – وهي أن القرآن كلام الله غير مخلوق – ثابتة بالكتاب والسنة والإجماع والعقل، وأن من خالف فيها كافر مرتد، لكن مع ذلك قد تخفى على بعض الناس، فهؤلاء لا يطلق القول بتكفيرهم حتى تقوم عليهم الحجة من حيث: الثبوت والدلالة، وإلا فالحجة من حيث البلوغ قد قامت، فالقرآن موجود والنصوص الدالة على أن الله متكلم كثيرة، لكن قد يخطي الإنسان أو يتأول النصوص، أو أنه يتكلم بخلاف النص لعدم ثبوته عنده فهذا لا يُكفر حتى تقوم عليه الحجة من حيث الثبوت والدلالة، وهذا لا يكون إلا في المسائل التي قد يخفى القول فيها.

قال شيخ مشايخنا سهاحة الشيخ محمد بن إبراهيم في "مجموع فتاواه" (١/ ٧٤): «ثم الذين توقفوا في تكفير المعين في الأشياء التي قد يخفى دليلها ، فلا يُكفّر حتى تقوم عليه الحجة الرساليّة من حيث الثبوت والدلالة فإذا أوضحت له الحجة بالبيان الكافي كفر سواء فهم أو قال: ما فهمت ؟ ، أو فهم وأنكر ، ليس كفر الكفار كله عن عناد ...».

فهذه المسألة وهي القول بخلق القرآن خفيت على كثير من الناس في ذلك العصر حتى انقسموا إلى ثلاثة أقسام: عاميٌّ جاهل معذور٬٬٬ ومعاند مكابر مثبور، وناصر للحق تجارته لن تبور.

'' أما في فروع العبادة فقد يجهلها بعض الجهلة ، وأما في العقيدة كأن يصرف شيئاً لغير الله ، فهذا ليس معذورا ، لأن الله جل وعلا يقول : ﴿قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (الأنعام:١٦٢)، وقال : ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْهَالاً \* الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ

\_

فأما القسم الأول: وهم العوام الجهال ويدخل ضمنهم من خفي عليه الحال والتبس عليه المقال من أهل العلم في مطلع هذه الفتنة ، فهؤلاء كثير حتى كها روي أن المروذي قال للإمام أحمد لما أراد أن يقدموه للقتل قال: يا مروذي أستاذ قال الله تعالى: ﴿وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (النساء: ٢٩) فقال: يا مروذي اخرج وانظر أي شيء ترى، قال: فخرجت إلى رحبة دار الخليفة فرأيت خلقا لا يحصى عددهم إلا الله على والصحف في أيديم والأقلام والمحابر في أذرعتهم فقال المروذي: أي شيء تعملون؟ فقالوا: ننظر ما يقول أحمد فنكتبه، فقال المروذي: مكانكم فدخل على أحمد وقال: رأيت قوما بأيديهم الصحف والأقلام ينتظرون ما تقول فيكتبونه ، فقال: «يا مروذي أضل هؤلاء كلهم! أقتل نفسي ولا أضل هؤلاء كلهم. » ".

صُنْعاً ﴿ (الكهف: ١٠٣ - ١٠٤) ، ويقول : ﴿ إِنَّ اللهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِنَ يَشَاءُ ﴾ الآية (النساء: ٤٨) ، ويقول : ﴿ أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللهُ يَضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ الآية (فاطر: ٨) ، ويقول : ﴿ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللهُ قَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الجُنَّة وَمَأْوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارٍ ﴾ (المائدة: ٧٧) ، ويقول : ﴿ رُسُلاً مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهُ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ (النساء: ١٦٥) ، في الأحدِ عذر بعد إرسال الرسل ، ويقول النبي ﷺ : «ليبلغن هذا ألأمر ما بلغ الليل والنهار »، وقد أرسله الله سبحانه وتعالى إلى الجن والإنس ، فلا يكون في تبليغه قصور ، وقد تكفل الله له بإرساله إلى الجن والإنس ، وأن الله سبحانه وتعالى أمره أن يبلغ ، والله هو المعطي والمانع ، فمن أراد الله ضلاله ولو سمعه لم يجب ، قال تعالى : ﴿ وَلَوْ أَنْنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ اللَّهُ يَنَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَّ أَكْنَرُهُمْ وَنَكِمَا هُمُ اللَّوْتَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ وَلَكِنَّ أَكْنَرَهُمْ وَنَا المعنى ونكتفي بذلك والله أعلم. [ت: شيخنا العياف ].

١٠٠ انظر كتاب " محنة الإمام أحمد " للحافظ عبدالغني المقدسي ، ( صحيفة : ١٥٣ ) .

فانظر إلى هؤلاء الذين صاروا في محنة من أمرهم واختلفت السبل بهم ينتظرون رأي هذا الإمام الذي يثقون في دينه وأمانته ، فعندما خرج الإمام أحمد في عهد المتوكل ظهر القول الحق وتبين الحق لجميع الخلق ولم يخالفهم إلا من ارتد عن الإسلام وانشق .

أما بالنسبة للخلفاء آنذاك فكان أول حامل لهذا القول منهم هو المأمون عبدالله بن هارون الرشيد العباسي وقد وصف ببعض البدع والمنكرات منها التشيع والقول بخلق القرآن وشرب المسكر وغيرها وسبب انجرافه في جُرف التجهم والقول بخلق القرآن بطانة السوء من بشر المريسي وأذنابه ، حتى إن بشرا أنشد فرحا لتشيع المأمون وتجهمه:

قد قال مأموننا وسيدنا إن عليا أعني أباحسن بعد نبي الهدى وأن لنا

قولا له في الكتب تصديقُ أفضل من قد أقلت النوقُ أعمالنا والقرآن مخلوقُ

فرد عليه بعض من الشعراء من أهل السنة:

لمن يقول القرآن مخلوقُ ولا النبي ولم يذكره صديقُ الرسول وعند الله زنديقُ لأن دينهم والله محصوقُ مقيدا وهو في الأغلال موثوق

يا أيها الناس لا قول ولا عمل ما قال ذاك أبو بكر ولا عمر ولم عمل ولم يقل ذاك إلا كل مبتدع على بشر أراد به إمحاق دينهم يا قوم أصبح عقل من خليفتكم

فقد خالف المأمون طريقة والده الخليفة الصالح هارون الرشيد الذي كان ينكر القول بخلق القرآن قال عبدالله ( ١/ ١٦٩): حدثني أحمد بن إبراهيم الدورقي حدثني محمد بن نوح المضروب عن المسعودي القاضي سمعت هارون أمير المؤمنين يقول: «بلغني أن بشرا المريسي يزعم أن القرآن مخلوق لله على إن أظفرني به لأقتلنه قتلة ما قتلتها أحدا قط».

وكان المأمون محبا للعلم إلا أنه لم يكن له بصيرة نافذة فيه ، لذالك كان من الزائغين، فتلاعبت بن بطانة السوء ولبسوا له الحق بالباطل حتى قال بقولهم في القرآن، قال البيهقي: «ولم يكن في الخلفاء قبله من بني أمية وبني العباس خليفة إلا على مذهب السلف ومنهاجهم فلما ولي هو الخلافة اجتمع به هؤلاء فحملوه على ذلك فزينوا له انتهى من "البداية والنهاية" (١٠/٣٤٦) بتصرف.

ومع ذالك لم يَدْعُ الإمام أحمد إلى الخروج عليه، لأنه يعلم إنه قد تأول واغتر بقول بشر وأصحابه، ولعلمه بخطر الخروج وما يجر معه من سفك الدماء واختلاف الناس، وكذا كان الإمام أحمد في عهد المعتصم بالله محمد بن هارون الذي التف حوله الجهمية وولاهم المناصب فنصب أحمد بن أبي دؤاد على قضاء القضاة للمعتصم، وأكثر ما حصل للإمام أحمد وغيره من أهل السنة من تعذيب كان في ولايته، ومع ذلك لم ير الخروج عليه، إعذارا له بها عذر السابق، بل إنّه جعله في حِلَّ، فقد بكى الإمام أحمد في ليلة من الليالي فقال له الحسين بن عبد الله الخرقي: ما سبب ذلك؟ فقال: «ذكرت ضرب المعتصم الحسين بن عبد الله الخرقي: ما سبب ذلك؟ فقال: «ذكرت ضرب المعتصم

إيّاي، ومر بي في الدرس: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى الله ﴾ (الشورى: ٤٠) ، فسجدت وأحللته من ضربي في السجود» (١٠٠٠.

ثم تولّى الحكم بعد ذلك الواثق هارون بن المعتصم، ولقي الإمام أحمد ما لقي، لكنّه كان أهون عليه من أبيه، ومع ذلك لم يكفره، ولم ير جواز الخروج عليه، قال القاضي ابن أبي يعلى في "طبقات الحنابلة" (١٤٤١): قال حنبل: اجتمع فقهاء بغداد إلى أبي عبد الله في ولاية الواثق وشاوروه في ترك الرضا بإمرته وسلطانه، فقال لهم: «عليكم بالنكرة في قلوبكم ولا تخلعوا يدا من طاعة ولا تشقوا عصا المسلمين ولا تسفكوا دماءكم ودماء المسلمين، وذكر الحديث عن النبي على إن ضربك فاصبر» أمر بالصبر».

فلو رأى كفره لأفتى بخلعه فالنّاس كلهم يأتمنون رأيه، ولكن علم أن لديه شبهة في المسألة فمنع من إطلاق كفره كما كفّر أحمد بن أبي دؤاد وأبا شعيب الحجام، حتى قيل: إن الواثق تاب من القول بخلق القرآن في آخر أمره، عندما أحضر الإمام أحمد وناظر ابن أبي دؤاد أمامه وخصمه، وبالحجة لطمه، فسلم الواثق لقول الإمام أحمد وأكرمه وتاب من قوله بخلق القرآن ".

وقد تقدم كثير من الآثار في إقامة الحجة -من حيث: «الثبوت والدلالة»، وإلا فالقرآن والسنة قد بلغا- على من خفيت عليه هذه المسألة، فإنه يُعلّم وتزال الشبهة، فإن أذعن بالحق وإلا كُفِّر والعياذ بالله، كها تقدم نقله عن جماعة

<sup>·</sup> انظر كتاب "محنة الإمام أحمد" للحافظ عبدالغني المقدسي (صحيفة : ١٦٠)، وقال شيخنا العياف: إحلاله في الضرب، وأما ما ابتدعه وعقيدته فأمره إلى الله.

<sup>&</sup>quot; انظر كتاب " محنة الإمام أحمد " للحافظ عبدالغني المقدسي ، وقيل لم يثبت رجوعه ، والله أعلم .

من السلف كقول أبي حاتم: «ومن كان جاهلا يُعلّم فإن أذعن بالحق بتكفيرهم وإلا ألزم الكفر».

#### فصل

والقسم الثاني: وهو المعاند المكابر المثبور فهذا لم يختلف الأئمة في تكفيره، بل بعضهم كفّر من قلّ علمه في ذلك العصر ولم يعذره بجهله لظهور حكمه آنذاك وانتشار العلماء من أهل السنة وإظهارهم القول بكفر من قاله.

ومن هؤلاء الذين نص الأئمة على تكفيرهم ابن خلوبا "، قال الإمام عبد الله بن أحمد في كتاب "السنة" ( ١ / ١٢٨) : حدثني عباس العنبري قال: سمعت علي بن عبد الله المديني يقول : سمعت بشر بن المفضّل؛ وذكر ابن خلوبا، فقال: «هو كافر بالله العظيم» ، ذكره الإمام عبدالله ضمن الآثار في كفر من قال بخلق القرآن.

وقد ذكر الحافظ ابن حجر في "التهذيب" (١/ ٤٠٢) أن بشر\_بن المفضَّل ذُكر عنده أحد الجهمية فقال: «لا تذكروا ذاك الكافر».

وكذا الجعد بن درهم وصنيع خالد بن عبد الله القسري به ، قال الإمام البخاري في كتابه "خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٢٩): حدثنا قتيبة حدثني القاسم بن محمد حدثنا عبد الرحمن بن محمد بن حبيب عن أبيه عن جده شهدت خالد بن عبد الله القسري بواسط في يـوم أضحى وقال: «ارجعوا تقبّل الله منكم فإني مُضحٍ بالجعد بن دريهم ، زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلا ولم يكلم موسى تكليها تعالى الله علوا كبيرا عيّا يقول ابن درهم»، ثم نزل فذيحه.

\_

<sup>&</sup>quot; وفي " خلق أفعال العباد " (صحيفة: ٣٦): «ابن خلوبة» ولم أقف على ترجمته .

وشكر لخالد القسري فعله علماء المسلمين آنذاك؛ كالحسن البصر\_ي وغيره حتى قال ابن قيم الجوزية في نونيته:

شكر الضحية كل صاحب سنة شه درك من أخي قربان وكذا تلميذه الجهم بن صفوان رأس الجهمية كفّره غير واحد من السلف كيزيد بن هارون وغيره ، وكان عبد الحميد الحيّاني يقول: جهم كافر بالله العظيم.

وكذا حفص الفرد فقد كفره الإمام الشافعي كما تقدم نقله ، فعندما قال حفص الفرد: القرآن مخلوق ، قال الشافعي: «كفرت بالله العظيم».

فهذا نص صريح في تفكيره وردته، ومن حكى عنه خلاف هذا القول فقد وهم (٠٠).

أمّا ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية في "المسائل الماردينية" (صحيفة: ٦٩): «أنه لم يحكم بردة حفص بمجرد ذلك لأنه لم يتبين له الحجة التي يكفر بها، ولو اعتقد انه مرتد لسعى في قتله».

فهذا خلافٌ لظاهر ما نقله الرواة من تصريحه بكفره ، بل قال الربيع: «فلقيته - يعني حفصاً - فقال: أراد الشافعي قتلي»، وفي رواية عند ابن بطة: «أشاط والله الذي لا إله إلا هو بدمى».

وكذا الجهمي الخبيث بشر المريسي فكم من الأئمة من قد حكم بكفره ، بل

<sup>&</sup>quot; كموفق الدين ابن قدامة رحمه الله تعالى حين قال : «إن الشافعي وأصحابه لا يكفرونهم إلا أبا حامد» "طبقات الحنابلة" (٤/ ١٥٥ ) .

حكى الدارمي في "رده على بشر\_" الإجماع على كفره، انظر ذلك في (صحيفة: ٢٥) من الكتاب المطبوع بتحقيق الفقى .

وروى عبد الله بن أحمد في كتاب "السنة" ( ١٦٨/١) قال: حدثني إسهاعيل بن عبيد بن أبي كريمة سمعت شبابة ابن سوار يقول: اجتمع رأيي ورأي أبي النضر هاشم بن القاسم وجماعة من الفقهاء على أن: «المريسي كافر جاحد نرى أن يُستتاب فإن تاب وإلا ضربت عنقه».

حتى إن يزيد بن هارون كان يستحث أهل بغداد على قتله، نقل ذلك البخاري في كتاب "خلق أفعال العباد"، وتقدم أن ذكرت قول هارون الرشيد فيه وتوعده بقتله إن قدر على الظفر به .

وكذا سئل وكيع عن رجل يُدعى مثنى الأنهاطي، فقال: «كافر»···.

وكذا قال يزيد بن هارون فيها نقله عند أبو داود في "مسائله عن الإمام أحمد" (صحيفة: ٢٧٠) قال: حدثنا أحمد بن إبراهيم قال: حدثني الثقة قال: سمعت يزيد بن هارون يقول: «بشر المريسي وأبو بكر الأصم كافران حلالي الدم».

وكذا الإمام أحمد كفّر ابن أبي دؤاد ، قال الحسن بن ثواب سألت أحمد عمّن يقول القرآن مخلوق ؟ قال : «كافر»، قلت فابن أبي دؤاد ؟ قال : «كافر بالله العظيم»، قلت: بهاذا كفر ، قال : «بكتاب الله، قال الله تعالى : ﴿ وَلَـئِنِ اتَّبَعْتَ

<sup>·· &</sup>quot;خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٣٦).

أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴿ (البقرة: ١٢٠)، فالقرآن من علم الله، فمن زعم أن علم الله مخلوق فهو كافر بالله العظيم » ( ) .

ونقل القاضي ( 1/ ۱۷۲) في رواية شاهين بن السميذع ، قال : سمعت أبا عبد الله أحمد بن حنبل يقول : «الحسين الكرابيسي كافر».

وتقدم أن نقلت ما قاله حماد بن أبي سليمان للثوري : «أبلغ أبا فلان المشرك أبي بريء من دينه»، وكان يقول بخلق القرآن.

وهذا محمد بن شجاع الكلبي وكان يقول بالوقف في القرآن ومع ذلك كفروه ، قال الخطيب البغدادي في "تاريخه" ( ٥/ ٣٥١) : أخبرنا الحسن بن على التميمي أخبرنا أحمد بن جعفر بن حمدان حدثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل قال : سمعت القواريري يقول قبل أن يموت بعشرة أيام - وذكر ابن الثلجي - فقال : «هو كافر».

فهذه الآثار وما تقدم ذكره من آثار في كفر من قال بخلق القرآن بالإجماع، لكن قد ينتفي تعيين شخص ما بالكفر لوجود مانع أو عدم توفر الشروط.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٧/ ٦١٩): «والتحقيق أن القول قد يكون كفرا كمقالات الجهمية الذين قالوا: إن الله لا يتكلم ولا يُرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنه كفر، فيطلق القول بتكفير القائل، كما قال السلف: من قال القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إن الله لا يُرى في الآخرة

نظر " تاريخ بغداد " (٤/ ١٥٣/٤) ، و "طبقات الحنابلة " (١/ ١٣٢) ، وهو عند اللالكائي (١/ ٢٦٣)
 ولكن فيه : «الحسن بن أيوب» وهو خطأ .

فهو كافر، ولا يُكفر الشخص المعيّن: حتى تقوم عليه الحجة، كما تقدم؛ كمن جحد وجوب الصلاة والزكاة واستحل الخمر والزنا وتأول ...).

يُقال هذا الكلام في المسائل التي قد تخفى أو تأول الأدلة بتأويل مستساغ عند أهل العلم والبصيرة، فهنا تقام عليه الحجة ويُبيّن له الأمر فإن عاد وإلا كان مرتدا عن الإسلام؛ كما تقدم نقل ذلك عن شيخ مشايخنا محمد بن إبراهيم آل الشيخ يرحمه الله .

أما إن كان القرآن قد بلغه وجحد شيئاً منه فبأي عذر يعذر، أو كان متأولا بتأويل بعيدٍ فإعذاره كسر لا يجبر "، فهلا قرأ القرآن وتعلم العلم كي يسلم له دينه فالإعراض عن دين الله عن تعلمه والعمل به من نواقض الإسلام والعياذ بالله .

والقول بخلق القرآن قد أجمع السلف على أنه كفر ، ولكن لم يكفروا أشخاصا معينين لخفاء الأمر عليهم عند بزوغ هذه الفتنة، وعندما ظهر الأمر وقامت الحجة وبانت المحجة في عصر المتوكل ونصر الله به السنة أطلق السلف تكفير كثير من الأشخاص الذين قالوا بهذا القول حتى وإن لم يكونوا من رؤوس الدعاة المعاندين كابن أبي دؤاد وغيره .

(١) كمن يستغيث بغير الله ، ويذبح لغير الله ، من الشرك الذي لا يخفى على من صدق في قول لا إله إلا الله ، فليتق الله أقوام غلبت عليهم العاطفة الشيطانية؛ وقربوا من أشرك بالله والتمسوا له الأعذار .

#### فصل

وحان الآن مناقشة محمد بن الوزير اليهاني المتوفى سنة ثهانهائة وأربعون للهجرة ، صاحب كتاب "العواصم والقواصم في الذب عن سنة أي القاسم"، ومختصره "الروض الباسم" وكان له نصيب في استقصاء المسائل وتحرير القول الحق فيها، ولكنْ من ذا الذي ينجو من الزلل، ويُوفق للصواب في كلّ قول وعمل، إلا من عصم الله العزيز الأجل، فقد خاض في لجُهة هذه المسألة وغيرها من المسائل وتعلّق بحجج مقطوعةٍ مُعضلةٍ في عدم تكفير من قال بخلق القرآن! بل أعظم من ذلك أنه قال: "إن هذه المقالة نفسها ليست بكفر!" هكذا من غير تفصيل ومخالفة لإجماع أئمة الدين ، أنصار الحق بالدليل ، وسأورد لك أقواله وأرد على كل قول بها يُحقق إبطاله ، فأقول عستعينا بالله الواحد الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد .

قال في كتاب "العواصم والقواصم" (٤/ ٣٥٩): "ولا شك أن القول بخلق القرآن بدعة ، وأما أنه كفر فقد أطلقه جماهير أئمة السنة وجلتهم وبعض أئمة أهل البيت كما سيأتي ، ثم اختلفوا هل هو كفر على الحقيقة أم لا؟، قال البيهقي في "الأسماء والصفات" (١/ ٢٢٢) بعد حكاية أقوال السلف في تكفير من قال بخلق القرآن: "ورويناه في كتاب "القدر" عن جماعة منهم أنهم لا يرون الصلاة خلف القدري، ولا يُجيزون شهادته، وحكينا عن الشافعي رحمه الله في كتاب "الشهادات" ما دل على قبول شهادة أهل الأهواء

ما لم تبلغ بهم المعصية مبلغ العداوة فحينتذ تُرد بالعداوة ، وحكينا عنه في كتاب " الصلاة " أنه قال : وأكره إمامة الفاسق والمظهر للبدع.

ومن صلى خلف واحد منهم أجزأته صلاته ولم يكن عليه إعادة إذا قام للصلاة ، وقد اختلف أصحابنا في تكفير أهل الأهواء، منهم من كفرهم على تفصيل ذكره في أهوائهم ، ومنهم من لم يكفرهم وزعم أن قول الشافعي في تكفير من قال بخلق القرآن أراد به كفرا دون كفر ، كقول الله على : ﴿وَمَنْ لَمُ يَكُمُ بِهَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ (المائدة: ٤٤) ، إلى قوله : ثم حكى عن الخطابي لا يُكفر من الخوارج والروافض إلا من كفر الصحابة ، ولا من القدرية إلا من كفر الهم، هكذا .

### ولي مع هذا النقل عدة وقفات:

الوقفة الأولى: قوله: «وقد أطلق جماهير!! أئمة السنة وجلتهم ..» وهذا فيه نظر، وقد تقدم أن القول بكفر من قال بخلق القرآن أمر مجمع عليه بين أئمة السنة ومن خالفهم بدّعوه وكفروه كما سيأتي .

الوقفة الثانية: قوله «ثم اختلفوا» وهذا وهم آخر؛ فالـذين حكموا بكفر صاحب هذه المقولة لم يختلفوا قط، وها هي كتب السنة والتـاريخ بـين أيـدينا فإن وُجد أن أحدا منهم رجع عن قوله في كفر من قال بخلق القرآن وسُلّم لـه ذلك اعتبرنا خلافه، وإلا فالوقوف على ذلك بعيد، بل هم متفقـون مـن غـير اختلاف على كفر صاحب هذه المقالة، فكان لزاما عليه أن يـذكر مـن خـالف

منهم ثم يصرح بالخلاف ويرجح ، وكما يقال: «أثبت العرش ثم انقش!» وأنّى له أن يحقق المطلوب الأول، ثم ينتج له الثاني، فيظفر بالثالث؟!

الوقفة الثالثة: فيها نقله من كلام البيهقي في الأحكام المتعلقة بأهل الأهواء من حيث الصلاة خلفهم وقبول شهادتهم ، وإطلاق القول بالجواز وعدمه مع أهل الأهواء عموما فيه إفراط.

والصواب التفصيل فمن الفرق من تختلف الأئمة في عدم تكفيرهم كالمرجئة والشيعة المفضلة، ومن حكى تكفيرهم أو جعلهم من الفرق المختلف في تكفيرهم فقد وهم، وقد وهم من حكى عن الإمام أحمد أنه يكفرهم – أعني المرجئة – فإن نصوصه لم تختلف في عدم تكفيرهم، قاله شيخ الإسلام بن تيمية في "الفتاوى" انظر (٣/ ٢٥١)، (٧/ ٧٠٥)،

وهناك من الفرق من أُختلف في تكفيرهم كالرافضة "والخوارج، وهناك من الفرق من لا أعلم بين السلف اختلافا في تكفيرهم كالجهمية"، فقد كان ابن المبارك يقول أهل البدع أربعة: الروافض والخوراج والقدرية والمرجئة، فقيل له: والجهمية؟ فقال: أولئك ليسوا من أمة محمد ، وكان يقول: إنّا لنحكي كلام اليهود والنصارى ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية.

" نقل شيخ الإسلام ابن تيمية في "الفتاوى" ( ٣٥١/١٣ ) أن بعض أصحاب أحمد وغيرهم قال: «إن الجهمية من الاثنتين والسبعين فرقة»، وهذا قول مردود بإجماع السلف المذكور .

<sup>&</sup>quot; على العموم؛ وإلا فلا خلاف بين المسلمين أن من يستغيث منهم بعليٍّ والحسين أو بغيرهم من الخلق، ويتقربون إليهم بالقرابين: أنهم كفارٌ ليسوا من الإسلام في شيءٍ؛ فتنبَّه.

فالفريق الأول، ومن عدُّوه من أهل البدع من الفريق الثاني؛ اختلف الأئمة في الصلاة خلفهم عموما، ومنهم من فرّق بين الداعية وغير الداعية، تفصيلا ليس هذا محل ذكره، وانظر كتب الفقه في الكلام على هذه المسألة في أبواب الإمامة وغيرها.

وأما إن كان من الفريق الثالث ومن عدُّوه من أهل الكفر كغلاة الرافضة والقدرية والخوارج الذين خرجوا على أبي بكر وعلي وَ الله الله الله الله الله القول في بعضهم يراجع فيه كتب الفقه أيضا، وانظر "فتاوى شيخ الإسلام" ( ٣٤٢ / ٣٤٣ - ٣٥٠ ).

ويهمنا منها الجهمية فهي موضوع بحثنا، والناظر في أحوال السلف وأقوالهم وأفعالهم، يجد أنه قد نص غير واحد منهم على عدم جواز الصلاة خلفهم وعدم قبول شهادتهم، وتطليق زوجة القائل منه، فإليك بعض هذه الآثار وقد تقدم ذكرها مسندة فمنها:

ما قاله عبد الله بن إدريس عندما سئل عن الصلاة خلف الجهمية ؟ فقال: «لا؛ ولا كرامة لا يصلى خلفهم».

وقال سليمان بن داود الهاشمي وسهل بن مزاحم: «من صلّى خلف من يقول القرآن مخلوق: أعاد صلاته».

وسئل معتمر بن سليمان عن الصلاة خلف من يقول القرآن مخلوق ؟ فقال : «ينبغى أن تُضرب عنقه».

وقال ابن مهدي: «لو أن رجلا جهميا مات؛ وأنا أرثه ما استحللت أن آخذ ميراثه».

وقال حفص بن غياث في الجهمية الذين يقولون القرآن مخلوق ، فقال : «هؤلاء لا يناحكون ولا تجوز شهادتهم».

وقال ابن المبارك: سمعت الناس منذ تسع وأربعين سنة يقولون: «من قال القرآن مخلوق فامرأته طالق ثلاثا بتة»، فقال الراوي: ولم ذلك ؟ قال: «لأن امرأته مسلمة لا تكون تحت كافر».

وكذا قال يحيى بن يحيى : «من قال القرآن مخلوق فهو كافر بالله العظيم وعصى ربه وبانت منه امرأته».

وقال قتيبة: «من قال القرآن مخلوق فهو زنديق كافر بالله العلي العظيم لا أصلى خلفه ولا أتبع جنازته ولا أعوده».

وسُئل الإمام أحمد عن الصلاة خلف من يشرب المسكر؟ فنهى السائل عن الصلاة خلفه ، فسأله عن حكم الصلاة خلف من يقول القرآن مخلوق؟ فقال: «سبحان الله أنهاك عن مسلم تسألني عن كافر؟!».

وفي "تذكره الحفاظ" ( ١/ ١ ٠٤): قال أبو داود: نهاني أحمد بن يونس أن أصلي خلف من يقول القرآن مخلوق، وقال: «هؤلاء كفار».

وقال البخاري: «ما أبالي صليت خلف الجهمي والرافضي، أم صليت خلف البهود والنصارى ، ولا يسلم عليهم ولا يعادون ولا يناكحون ولا يشهدون ولا تؤكل ذبائحهم».

وما قاله عبد القادر الكيلاني: «أن من قال بخلق القرآن لا يُخالط ولا يؤاكل ولا يناكح ولا يجاور، بل يهجر ويهان ولا يصلى خلفه ولا تقبل شهادته ولا تصح روايته».

وقال البربهاري في رسالته في السنة: قال بعض العلماء -ومنهم الإمام أحمد-: «الجهمى: كافرٌ؛ ليس من أهل القبلة لا يرث ولا يورث».

فهذه الأقوال العامّة -وقد تقدم ذكرها - عارضها صلاة بعض الأئمة خلف من قال بخلق القرآن، كالإمام أحمد فإنّه صلى خلف محمد بن سهاعة مع أنه كان من أشد خصومه، حتى أنه كان يقول للمعتصم: «يا أمير المؤمنين اضرب عنقه دمه في رقبتي!»، فظن اقوامٌ أنه يرى صحة الصلاة خلف الجهمية، فضرب أقواله بأفعاله! وهذا تقصيرٌ ظاهر، فالإمام أحمد قوله معروف - وتقدم - في حكم الصلاة خلف الجهمية، أما ما صنعه من صلاته خلف ابن سهاعة؛ فربها أنّ الإمام أحمد عذره بتأويله، أو أنّه خشي الضرر على نفسه؛ فصلى خلفه، ثم أعاد، لأنه كان في محضر المعتصم محمد بن هارون، أو غير ذلك مما لا يعارض أقواله، والله أعلم.

الوقفة الرابعة: قوله: «ثم حكى عن الخطابي أن لا يكفر من الخوارج والرج والروافض إلا ... ».

أقول: سبحان الله العظيم؛ رحم الله الإمام وكيع بن الجراح عندما كان يقول: «أهل السنة يروون ما لهم وما عليهم»، فلهاذا لم ينقل ابن الوزير الكلام بنصه من "الأسهاء والصفات" ولم يحذف منه شيئاً، فإليك يا طالب الحق نص نقل البيهقي في "الأساء والصفات" (صحيفة: ٣٢٨) قال: «وكان أبو سليهان الخطابي لا يكفر أهل الأهواء الذين تأولوا فأخطوا ويجيز شهادتهم ما لم يبلغ في الخوارج والروافض في مذهبه أن يكفر الصحابة ومن القدرية أن يكفر من يخالفه من المسلمين، ولا يرى أحكام قضائهم جائزة، ورأى السيف واستباح الدم فمن يبلغ هذا المبلغ فلا شهادة له وليس هو من الجملة التي أجاز الفقهاء شهادتهم، قال: وكانت المعتزلة في الزمان الأول على خلاف هذه الأهواء، وإنها أحدثها بعضهم في الزمان المتأخر ...».

فانظر يا طالب الحق إلى تفصيل الخطابي هنا الذي عليه أهل السنة إن شاء الله، فمن كان متأولا معذورا بتأويله عند العلماء فلا يكفر، وتجوز شهادته، ما لم تبلغ العصبية مبلغ العداوة، كما روي عن الشافعي، أمَّا من كفر من هؤلاء وأطلق العلماء كفره -كالفرق التي ذكر المؤلف ومن قال بخلق القرآن-فهؤلاء لا شهادة لهم وليسوا من جملة من أجاز الفقهاء شهادتهم .

أرأيت أخي طالب الحق أن ابن الوزير كما ذكرت في أول الفصل يستند إلى غير مستند يعتمد عليه وبه يعتضد!

وقال ابن الوزير ( ٤/ ٣٦١): «وفي المعالم للخطابي الميل إلى ترك التكفير مطلقا، فإنه مال إلى عدم تكفير الخوارج، بل ادعى الإجماع عليه مع تصريحهم بكفر خلق كثير من الصحابة ...».

يراجع قول الخطابي فابن الوزير لم ينقله بنصه، وكتاب " المعالم " ليس عندي حال كتابة هذا الكتاب، فإن كان قاله فقد خالف قوله المنقول عنه سابقا وهذا القول مردود بلا شك، فهناك من الفرق من انعقد الإجماع على كفرهم كالسبئية من الرافضة فهم كفار بلا شك، وكذا الخطابية أصحاب أبي الخطاب بن أبي زينب وغيرهم من فرق الشيعة "، وكذا الاتحادية والحلولية فهم كفرة بالإجماع، ومن شك في كفرهم فهو كافر، وكذا الجهمية فهم كفار لا شك في كفرهم نقل البخاري يرحمه الله في كتاب "خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٣٩) عن سفيان بن عيينة قال: أتيت وكيعا فوجدته من أعلمهم بهم حيني الجهمية – فقال: «يكفرون من وجه كذا، ويكفرون من وجه كذا»،

وقد تقدم قول ابن المبارك فيهم ، وقال البخاري في " خلق أفعال العباد"

" الرافضة بأسرِهم كفار، ويلبسون على أهل السنة بالتشيع، وليسوا بالشيعة الذين كانوا في عهد السلف والخلف، وإنها هم روافض باطنيون، يكفرون الصحابة، ويخونون جبريل عليه السلام، ويزعمون أن

الرسالة لعلي هم، وأن الأئمة الاثني عشر معصومون، وأن لهم مع الله شأن آخر، ويكذبون القرآن بقولهم أن عائشة زانية - حاشاها والتي المؤمنين، وكتبهم مشحونة بالخزعبلات والكفريات، ولا يخفى على من عنده أدنى إلمام بالعلم بمهارسة كتبهم، ولو أننا أخذنا من المليون كلمة مما دونوه في تكفير الصحابة وما

كذبوه على الله ورسوله لأحتاج أن يكون سفراً كبيراً، ومن أراد الوقوف على ذلك فليراجع مؤلفات "الكليني" و "الطرسي" وغبرهم، وما أحسن ما قال القحطاني رحمه الله في " نونيته ":

إن الروافض شر من وطئ الحصى من كل إنس ناطق أو جسان

وهم في الحقيقة ليسوا بشيعة، فهم دخلوا في الإسلام لإفساد الإسلام ، والله أعلم، ومن أراد أن يستزيد فليراجع "الخطوط العريضة" لمحب الدين الخطيب، ومن أراد أن يقف على كف خزعبلاتهم فليراجع "تبديد الظلام وتنبيه النيام إلى خطر التشيع على المسلمين والإسلام " لمؤلفه إبراهيم بن سليهان الجبهان ، يجد ما يشفيه ويكفيه، وفيه من الأخطاء ما يُتنبه له، وكل يؤخذ من قوله ويُرد عليه ، والمعصوم من عصمه الله ، نسأل الله أن يعصمنا عن الزلل والخطأ إنه مجيب من دعاه ، والله أعلم . [ت: شيخنا العياف].

(صحيفة: ٣٣): «نظرت في كلام اليهود والنصارى والمجوس فها رأيت أضل في كفرهم منهم - يعني الجهمية - وإني لأستجهل من لا يكفرهم إلا من لا يعرف كفرهم».

فهذه الفرق وغيرها من الفرق قد أجمع السلف قاطبة على تكفيرهم، فكيف يُتجه إلى الميل إلى عدم تكفيرهم، وهل هذا إلا الورع البارد الذي خفت بأسبابه مهابة الرحمن، والخوف من الشكر و الكفران، حتى لانت القلوب إلى من حاد الله ورسوله، وتولاهم أقوام بحجة أن قولهم كفر وهم ليسوا بكفار! فقربوا الرافضة الملاحدة، والصوفية الفاسدة، وكل جهمي تجارته كاسدة، وقالوا: «هم إخواننا نجتمع فيها اتفقنا عليه ويعذر بعضنا بعضا فيها اختلفنا فيه!» سبحانك اللهم إن هذا إلا ضلال مبين، قال تعالى: ﴿لا تَجِدُ قُوماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهُ وَرَسُولَهُ الآية (المجادلة: قُوماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِينَ آمَنُوا لا تَتَخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّ كُمْ أَوْلِيَاءَ

(۱) إن هذا القول تلبيس ومغالطة للحق، فإذا كان الرجل يفعل الكفر، ويقال: ليس بكافر، وإنها فعله كفر،

فهل نقول: إن الرجل يقتل وليس بقاتل، ولا يجب عليه القصاص؟ لأن فعله قتل، وليس بقاتل! وهذا لا يقوله عاقل فضلاً عن أن يكون مسلماً، إن الأئمة في باب حكم المرتد قد بينوا أشياء كثيرة وخاصة عند

المالكية والحنفية ، فعند الحنفية إذا قال: «مصيحف» أو «مسيجد» بالتصغير فهو يكفر بذلك .

وقد شاعت هذه البادرة عند كثير ممن يدعي العلم أو ينتسب إليه، وليس بمنتسب، وإنها هو جاهل يغالط بمغالطة من غالطه، والحق لا يتبع أهواء الناس وآرائهم والحق أحق أن يتبع ، فها من صاحب قول إلا سيوقف بين يدي الله ويُسأل عها قاله وافتراه ، والعبد لا يخاف إلا على نفسه ، فها أحسن ما قال الشاعر:

وأقلل إذا ما استطعت قولاً فإنه إذا قلّ قـول المرء قلّ خطاؤه

والله الموفق ، والهادئ إلى سواء السبيل. [ت: شيخنا العياف].

تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمُودَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحُقِّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَنْ تُؤْمِنُوا بِاللهُ وَبِيَّاكُمْ اللَّيَاتِ (الممتحنة: ١).

قال ابن الوزير في " العواصم" ( ٤/ ٣٦١): «وأدلة الكفر منحصرة في ثلاثة أشياء وهي النص أو التكذيب أو ما يؤول إلى التكذيب على اختلاف فيما يؤول إلى التكذيب على اختلاف فيما يؤول إلى التكذيب ... - ثم قال - ... أما النص فغير موجود اتفاقا أما في الكتاب فواضح!! ، وأما السنة فقد روي في ذلك حديث اتفق أهل الحديث على أنه موضوع لا أصل له».

وقال في (صحيفة: ٣٦٣): (وأما الإجماع فهو أيضا منتف لما تقدم من تعذر العلم بالإجماع القاطع ولأن الخلاف في ذلك منقول عن أئمة أهل السنة! كما ذكر البيهقي!).

وأيم الله إنه لكلام خطير؛ إن دلّ على شيء فإنها يدل على خطر الهوى وأنه يُعمي ويُصم، وهو الذي حمله رأيه في نبذ التقليد الممقوت الذي أهلك كثيرا من أهل العلم، فلما أفرط في ذلك قلّت مهابة أهل العلم في نفسه وأخذ يُطلق أحكام الكتاب والسنة بها يفهم وترك آراء الرجال كما يزعم.

ألا يعلم ابن الوزير أننا أمة أثريّة سلفيّة نتبع كتاب الله وسنة رسوله الكن ليس بفهمي ولا فهمك أو بفهم الأوباش الأغهار، وإنها بفهم المهاجرين والأنصار، وكافة أصحاب النبي ومن سار على نهجهم من القرون المفضلة رضوان الله تعالى عليهم أجمعين، فها قبلوه قبلناه وما رودوه رددناه وما لم يستعملوه تركناه إلا ما يقتضيه الكتاب والسنة.

قال الله تعالى: ﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرً سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوكَى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾ (النساء: ١١٥)، فالله سبحانه وتعالى توعّد من يشاقق الرسول بالنار، ولا شكّ أن مُشاقة الرسول في وحدها كافية في استحقاق جهنم وساءت مصيرا، لكن ما الفائدة من قوله: ﴿وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ؟، أرأيت لو جاء رجل وقال: أنا لم أخالف رسول الله في وابتدع في دين الله ما لم يأذن به، كمن احتفل بذكرى المولد! وقال: أنا لم أشاقق الرسول، فأنا أحبه، لذا أحتفل بذكرى مولده! قلنا له: لكنك اتبعت غير سبيل المؤمنين، فهل احتفل بمولده الصحابة والتابعون؟! ".

وكذا لو جاء آخر وقال: قال الله تعالى: ﴿ وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ ﴾ (الحجر: ٩٩) ، وقال: اليقين: مرتبة يصل لها الإنسان يرفع عنه بها التكليف وتحل له المحرمات! قلنا له: هل هذا هو فهم السلف من الصحابة والتابعين في معنى اليقين أم المراد به الموت كما قاله سالم ومجاهد وقتادة وغيرهم من السلف...

وقِس على ذلك نصوص الصفات وغيرها ، فكلما شرد قاصر علم بفهمه فيصرف معاني النصوص طوعا لهواه فألقمه حجر الحجة وقل له: هل هذه هي سبيل المؤمنين؟

\_

<sup>··</sup> محبة الرسول ﷺ تقتضي اتباعه فيها فعل وترك، وهو لم يفعل المولد، فنحن لا نفعله اتباعا له في عدم فعله له [ت: شيخنا الفوزان] .

<sup>&</sup>quot; انظر "تفسير ابن كثير" ( ٤/ ١٧١ - طبعة الشعب ) .

فابن الوزير يقول: إن تكفير من قال بخلق القرآن: لم يرد فيه نص من كتاب ولا سنة ولم ينعقد الإجماع عليه، وهذا فيه طعن في الألوف المؤلفة من السلف الكرام الذين حكموا بكفر صاحب هذه المقالة، فيا هل ترى حكموا بكفره بالهوى والشيطان؟ لأنه لا يوجد نص من سنة ولا من كتاب! كما يزعم ابن الوزير في هذا الباب؟ سبحانك ربي إن هذا لشيءٌ عجاب.

فها حمل ابن الوزير على تفريطه في اتباع السلف واحترام أقوالهم إلا إفراطه في ذم التقليد - وكلنا يذمه إذا كان تقليدا أعمى بغير دليل - وما بالغ رجل في الرد على آخر إلا وأتى بقول أعظم منه والتاريخ شاهد بذلك ، فعندما أخرج الخوارج مرتكب الكبيرة من الإسلام بالغ بعض أهل الحق في الرد عليهم حتى لم يكفروا أحدا فضلوا وهم المرجئة وقالوا: إن مرتكب الكبيرة كامل الإيهان!! فضلوا عن السبيل.

وعندما وقعت الجهمية في نفي الصفات بالغ أقوام في الإثبات حتى وقعوا في التشبيه والتجسيم فضلوا أيضا .

قال الخلال في كتاب " السنة " ( ٩٣ / أ ): وأخبرنا المروذي هذه المسألة أنه سمع أبا عبد الله - يعني الإمام أحمد - لما أنكر على الذي قال : لم يجبر ، وعلى من رد عليه وقال : يجبر .

فقال أبو عبد الله: «كلما ابتدع رجل بدعة اتسعوا في جوابها!».

فعندما ابتدع هؤلاء التقليد لأصحاب المذاهب الأربعة وغيرها بغير دليل

ونبذوا النصوص ، عارضهم آخرون حتى بلغ بهم الأمر إلى إهمال أقوال السلف وقالوا هم رجال ونحن رجال!

المقصود: أن قول ابن الوزير هذا مردود عليه، فتكفير من قال بخلق القرآن يدل عليه القرآن والسنة وانعقد الإجماع على ذلك كما سيأتي بيانه في الفصل القادم، لكن ابن الوزير كأنه يريد نصا من الكتاب أو السنة باللفظ صراحة أن من قال القرآن مخلوق فهو من الكافرين!

وهذا لا يوجد بل كثير من الأعمال والأقوال الكفرية لم يوجد حكمها هكذا بالنص ولكن بفهم النصوص حكم السلف بذلك ، فهل تجد في القرآن نصا بأن من قال أن الله موجود في كل مكان فإنه كافر ، أم هل تجد نصا في الكتاب أو السنة أن من منع الزكاة فهو كافر ولكن بفهم معاني النصوص تستخرج مثل هذه الأحكام، كما حصل لأبي بكر عند قتاله للمرتدين ، فاعترض مثل هذه الأحكام، كما حصل لأبي بكر عند قتاله للمرتدين ، فاعترض عليه عمر رضي الله عنه بقول الرسول : "أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فمن قال لا إله إلا الله عصم مني ماله ونفسه إلا بحقها وحسابه على الله ، فقال له أبو بكر: والله لأقتلن من فرق بين الصلاة والزكاة فإن الزكاة حق المال ... إلى آخر ما قال ، فعاد عمر إلى قول أبي بكر و الله فأبو بكر فهم من قول النبي : "إلا بحقها أن الزكاة حق من الحقوق فأبو بكر فهم من قول النبي : "إلا بحقها أن الزكاة حق من الحقوق المتعلقة بهذه الكلمة فمن منعها فقد نقض هذه الكلمة والعياذ بالله .

إذن لا يشترط في إطلاق الكفر في قول أو عمل ما أن يأتي في القرآن نص على أنه كفرٌ باللفظ، وإنها يكون بالمعنى العام فيعلمه الذين يستنبطون العلم

من هذه النصوص كما سترى في استدلال السلف على كفر من قال بخلق القرآن إن شاء الله.

أما قول ابن الوزير: «الاختلاف في ذلك منقول عن أئمة أهل السنة كما ذكر البيهقى».

فهذا ليس بصحيح لم يصح أنه وقع بينهم في ذلك اختلاف ومن حكى عنهم في ذلك شيئا فقد وهم .

#### فصل

# في ذكر الأدلة من القرآن والسنة على أن القرآن كلام الله و كفر من قال إنه مخلوق

اعلم رحمك الله أن الجهمية ينقسمون إلى قسمين في القول بخلق القرآن:

[١] فقسم صرّحوا بأن الله لا يتكلم! فهؤلاء كفار وكفرهم ظاهر.

[۲] وقسم لمّا رأوا شناعة مخالفة نصوص القرآن والسنة، قالوا: «إنه يتكلم لكن هذا معنى مجازي وحقيقته أن الله خلقه في غيره»، فهؤلاء كفّارٌ أيضاً، فالفريق الأول صرّح بالتكذيب، والفريق الثاني: آل قوله إلى التكذيب، وكلهم حكم السلف بكفرهم، فالفريق الأول: لا حاجة في إثبات كفرهم فكفرهم ظاهر، أما الفريق الثاني فإليك بعض الأدلة الدالة على كفرهم:

منها: قوله تعالى حكاية عن الوليد بن المغيرة المخزومي المفتري : ﴿إِنْ هَــٰذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ (المدثر: ٢٥) .

وكذا النضر ابن الحارث قال: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَـذَا إِنْ هَـذَا إِلَّا أَسَـاطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴾ (الأنفال: ٣١) .

فهؤلاء كجهم وأذنابه، إذ قالوا إنه لمخلوق لأن قول البشر الصادر منهم مخلوق لا شك فيه، وكذلك قالت طائفة: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴾ (الأنفال: ٣١)، كما قال جهم والمريسي وغيرهم سواء بسواء، لا فرق بينهما في اللفظ والمعنى: إن هذا إلا مخلوق! فأنكر الله عليهم قولهم فقال: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ وقال لمن شمرً ﴾ (المدثر: ٢٦) لما قال: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ وقال لمن

قال: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ ﴾: ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ ۖ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا ﴾ الآية (البقرة: ٢٣ ـ ٢٤).

فانظر حماك الله: أن هذا القول لم يزل دارساً طامساً بعد كفار قريش للا طمسه الله بتنزيله حتى مضى النبي وأصحابه والتابعون، فكان أول من أظهره الجعد بن درهم بالبصرة والجهم بخراسان وتبعهم على ذلك أقوام "."

الدليل الثاني: قول الله تعالى: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي ﴾ (السجدة: ١٣)، قال وكيع بن الجراح: «من زعم أن القرآن مخلوق فقد زعم أن شيئاً من الله مخلوق»، قيل له: من أين قلت هذا؟! ، قال: «لأن الله يقول: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي ﴾ ولا يكون من الله شيء مخلوق»، وهذا القول قاله غير واحد من السلف".

الدليل الثالث: قول الله تعالى ﴿قُرْآناً عَرَبِيّاً غَيْرَ ذِي عِـوَجٍ ﴾ (الزمـر: ٢٨)، روي عن ابن عباس أنه قال: «غير مخلوق» ﴿

و فسره بعضهم بأنه: لا اعوجاج فيه ولا لبس ولا انحراف، أيضاً على هذا التفسير فيه حجة لنا، فلا شك أن المخلوق ناقص لن يبلغ مرتبة الكهال، فلو كان القرآن مخلوقاً لكان عُرضة للنقصِ والاعوجاج، لكن عندما كان صفة

٧٠ من " نقض الإمام الدارمي " (صحيفة : ١٠٧ - ١٠٨) بتصرف .

<sup>&</sup>quot; انظر "فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية" ( ١٢/ ١٧ ٥ ) ، وكتاب " الحجة " للأصبهاني ( ١/ ٢٢٩ ) .

<sup>&</sup>quot;انظر" الشريعة "للآجري (صحيفة: ٧٧)، و "الأسماء والصفات" للبيهقي (صحيفة: ٣١١).

من صفات الله تعالى تنزّه عن الاعوجاج والنقص، وسيأتي استنباط للإمام أحمد من السنة مثل هذا الاستنباط.

الدليل الرابع: قول الله تعالى: ﴿إِنَّهَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (يس: ٨٢) ، روى البيهقي بسنده إلى البويطي صاحب الشافعي قال: من قال القرآن مخلوق فهو كافر قال الله على : ﴿إِنَّهَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (النحل: ٤٠)، فأخبر الله على أنه يخلق الخلق بكن، فمن زعم أن: ﴿كُنْ هَكُنْ هُ مُحلوقٌ ؛ فقد زعم أن الله تعالى يخلق الخلق بخلق".

الدليل الخامس: قول الله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (الأعراف: ٥٥).

قال الإمام أحمد في كتاب "الرد على الجهمية" (صحيفة ١١٠-١١١): فلما قال : ﴿ أَلَا لَهُ الْحُلْقُ ﴾ لم يبقَ شيءٌ مخلوقٌ إلا كان داخلا في ذلك ، ثم ذكر ما ليس داخلا في الخلق فقال: ﴿ وَالْأَمْرُ ﴾ فأمره هو قوله ، تبارك رب العالمين أن يكون قوله خلقاً ... ».

ومثل هذه الآية قوله تعالى: ﴿للهَّ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ ﴾ (الروم: ٤).

قال الإمام أحمد في الموضع السابق: «يقول الله: لله القول من قبل الخلق ومن بعد الخلق فالله يخلق ويأمر وقوله غير خلقه»، وكذا قال غيره.

الدليل السادس: قوله تعالى ﴿مَا خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا إِلَّا الدليل السادس : قوله تعالى ﴿مَا خَلَقَ اللهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا إِلَّا الْمُومِ: ٨) .

قال الإمام أحمد في "الرد على الجهمية" (صحيفة ١٢٦): «فالذي خلق به

<sup>&</sup>quot; انظر " الأسماء والصفات " للبيهقي (صحيفة : ٣٢٣).

السموات والأرض قد كان قبل السموات والأرض والحق الذي خلق به السموات والأرض هو قوله لأن الله يقول الحق وقال: ﴿قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَّ وَالْحَقَ أَخُلُونُ ﴾ الآية (صّ: ٨٤)، فلم يقل فالحق: والحق أخلق! وإنها قال: ﴿أَقُولُ ﴾ سبحانه وتعالى، فمن قال إن القرآن مخلوق فقد زعم أن الله يخلق المخلوق بمخلوق! ولا يخلق بأمره.

الدليل السابع: أن القرآن لو كان مخلوقا وفيه: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لا إِلَهَ إِلَّا أَنَا وَلَهُ وَاللهُ لا إِلَهَ إِلَّا أَنَا وَعُبُدُنِي ﴾ (طه: ١٤) لما استحق فرعون الكفر في قوله: ﴿فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (النازعات: ٢٤) ، ولما كان مستحقا بأن يخلد في النار.

وهذا ضلال عظيم؛ لهذا قال ابن المبارك: «من قال: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لا إِلَـهَ إِلَّا أَنَا اللهُ لا إِلَـهَ إِلَّا أَنَا﴾ مخلوق فهو كافرٌ؛ لا ينبغي لمخلوق أن يقول ذلك»….

وقال سليهان بن داود الهاشمي: «فلِمَ صار فرعون أولى بأن يخلد في النار من هذا وكلاهما عنده مخلوق؟» فأُخبر بذلك أبو عبيد -القاسم بن سلام-فاستحسنه وأعجبه ".

الدليل الثامن: ما استدل به الإمام الدارمي في كتاب "الردعلى الجهمية"، من قوله تعالى: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيراً ﴾ (الإسراء: ٨٨)، وقوله: ﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ

١٠٠ انظر " خلق أفعال العباد " ( صحيفة : ٣١ ) ، و " نقض الدارمي " ( صحيفة : ١٠٩ ، ١١٩ ) .

<sup>&</sup>quot; انظر " خلق أفعال العباد " (صحيفة : ٣٦).

مِنْ دُونِ اللهِ آِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴿ (البقرة: ٢٣) ، وقوله: ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْلِهِ مَنْ دُونِ اللهِ آِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (هـود: مـن مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَنِ اسْـتَطَعْتُمْ مِـنْ دُونِ اللهِ آِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (هـود: مـن الآية ١٣) .

فقال رحمه الله في كتابه (صحيفة ٣٣٨ – ضمن مجموع عقائد السلف): «ففي هذا بيان بيّن أن القرآن خرج من الخالق لا من المخلوق ، وأنه كلام المخلوق لا كلام المخلوق ، ولو كان كلام المخلوقين ومنهم لقدر المخلوق الآخر أن يأتي بمثله أو بأحسن منه ، لأنه لم يتكلم مخلوق بحق أو باطل من الشعر أو الخطب أو المواعظ أو من كلام الحكمة أو غير ذلك إلا وقد أتى بمثله أو بأحسن منه نظراؤه ممن هم في عصره أو ممن بعده ، فهذا قد ثبت الله عليه بالشهادة أنه لا يأتي بمثله جن ولا إنس لأنه منه ، وصدق الله وبلغ رسوله».

الدليل التاسع: ما قاله الإمام أبو سعيد الدارمي أيضا في كتاب "الردعلى الجهمية (صحيفة: ٣٤٧) تحت باب بعنوان: «الاحتجاج في إكفار الجهمية أنه فقال رحمه الله: أخبر الله سبحانه وتعالى أن القرآن كلامه وادعت الجهمية أنه خلقه! وأخبر الله تبارك وتعالى أنه كلّم موسى تكليها وقال هؤلاء لم يكلمه الله بنفسه ولم يسمع موسى نفس كلام الله إنها سمع كلاما خرج أليه من مخلوق! ففي دعواهم دعا مخلوق موسى إلى ربوبيته: ﴿إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ فَعْلَيْكَ ﴿ طه: ١٢) فقال له موسى في دعواهم صدقت! ثم أتى فرعون يدعوه أن يجيب إلى ربوبية مخلوق، كها أجاب موسى في دعواهم ، فها الفرق يدعوه أن يجيب إلى ربوبية مخلوق، كها أجاب موسى في دعواهم ، فها الفرق

بين موسى وفرعون في مذهبهم في الكفر إذاً ؟! فأي كفر بأوضح من هذا، وقال الله تبارك و تعالى: ﴿إِنَّهَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ (النحل: ٤٠) ، وقال هؤلاء: ما قال لشيء قط قولا وكلاما ما كان فكان، ولا يقوله أبدا ولا يخرج منه كلام قط ولا يخرج ولا هو يقدر على الكلام في دعواهم ، فالصم والرحمن بمنزلة واحدة في الكلام فأي كفر أوضح من هذا الكفر» ثم ساق بقية أوجه الاحتجاج في استحقاق الجهمية الملاحدة الكفر.

الدليل العاشر: ما استدل به الإمام أحمد على كفرهم ، فعندما سأله يعقوب الدورقي عمّن قال القرآن مخلوق؟ فقال: «من زعم أن علم الله وأسماءه مخلوقة فقد كفر ، يقول الله على: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴿ (آل عمران: ٦١) أفليس هو القرآن؟ ومن زعم أن علم الله وأسماءه وصفاته مخلوقة فهو كافر لا شك في ذلك إذا اعتقد ذلك وكان رأيه ومذهبه دينا يدين الله به كان عندنا كافر اله.

فانظر هداك الله إلى هذه النصوص التي هي قليل من كثير، وتركت ذكر كثير من الآيات التي تنص بأن القرآن كلام الله، لظهور الأدلة فيها ولخصم المخالف بفهم السلف فيها ذكرت من الآيات، ومن أراد المزيد فليراجع كتب السنة لأئمة السف يجد فيها ما يُثلج الصدر، والله أعلم.

أما إن أردت الأدلة من كلام سيّد الأولين والآخرين و فهي كثيرة جداً لا كما تفرّح ابن الوزير بضعف الحديث المروي بلفظ: «من زعم أن القرآن

١٠٠ انظر " الشريعة " للآجرى ( صحيفة : ٨٠ ) .

خلوق فقد كفر » فهذا باطل لا يصح، لكن فيها ثبت من الأحاديث الصحيحة غُنية ، وهي كثيرة جداً أذكر منها ما تيسر فأقول:

فقال: «عدد خلقه»، وذكر بعدها: «مداد كلماته»، فدل على أن الكلمات للسبت من الخلق.

قال الإمام ابن خزيمة في "كتاب التوحيد" (صحيفة: ١٦٣) تعليقا على هذا الحديث: «فرّق بين خلق الله وكلماته ولو كانت كلمات الله من خلقه لما فرّق بينهما ، ألا تسمعه حين ذكر العرش الذي هو مخلوق نطق الله بلفظة لا تقع على العدد فقال: «زنة عرشه»، والوزن غير العدد ، والله جلّ وعلا قد أعلم في محكم تنزيله أن كلماته لا يُعادلها ولا يُحصيها محص من الخلق ..».

ومعنى هذا -باختصار-: أنه قال عدد خلقه ثم قال بعدها مداد - أي عدد - كلماته ، فلو كانت الكلمات مخلوقة لما فرّق بينها وبين الخلق ، أمّا عند ذكر العرش وهو مخلوق فإنه ذكره بالوزن لأنه أعظم المخلوقات ولم يذكره بالعدد والله أعلم .

الحديث الثاني: ما رواه مالك في "الموطأ" و مسلم في "صحيحه" وغيرهما من حديث أبي هريرة ها قال جاء رجل إلى رسول الله فقال: يا رسول الله ما لقيت البارحة من عقرب لدغتني، قال: «أما لو قلت حين أمسيت: أعوذ بكلهات الله التامات من شر ما خلق لم تضرك».

قال ابن خزيمة يرحمه الله في "كتاب التوحيد" (صحيفة: ١٦٥) معلقا على هذا الحديث: «أفليس العلم محيطا يا ذوي الحجا أنه غير جائز أن يأمر النبي النبي بالتعوذ بخلق الله من شر خلقه! هل سمعت عالما يجيز أن يقول: أعوذ بالكعبة من شر خلق الله؟ أو يجيز أن يقول: أعوذ بالصفا والمروة، أو أعوذ بعرفات ومنى من شر خلق الله؟! هذا لا يقوله، ولا يجيز القول به مسلم يعرف دين الله، محالٌ أن يستعيذ بخلق الله من شر خلقه».

ونقل البخاري في كتاب "خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٩٦) عن نعيم بن هماد قال: «لا يستعاذ بمخلوق ولا بكلام العباد والجن والإنس والملائكة».

وفي هذا دليل أن كلام الله غير مخلوق، وأن ما سواه مخلوق، ثم روى البخاري حديث أبي هريرة السابق من طرق متعددة.

وهذان الحديثان كافيان لمن ألقى السمع وهو شهيد، وأعد الجواب ليوم لا يستطيع أن يبدي فيه ولا يعيد، والأدلة من السنة على إثبات الكلام لله كثيرة جداً، كقوله في الحديث الصحيح: «ما منكم إلا وسيكلمه الله ليس بينه وبينه ترجمان»، وفي الحديث الآخر قول النبي : «ألا رجل يحملني إلى قومه لأبلغ كلام ربي فإن قريشاً منعوني أن أبلغ كلام ربي»، و والله كان بودي جمعها في

هذا المقام لأسهل للطالب الوقوف عليها وتقريبها له من بطون كتب السنة المسندة ، ولكن خشيت الإطالة زيادة على ما مضى وما سيأتي ، فآثرت ذكر البعض لأنها كافية في الرَّد والنقض على من اتبع هواه وأخلد إلى الأرض.

فخلاصة الأمر أخي طالب الحق: أن إكفار من قال بخلق القرآن صدر من النصوص الثابتة الظاهرة من الكتاب والسنة وانعقاد الإجماع على ذلك كما تقدم حكايته ، أما قوله: «يتعذر الإجماع» فيرمى في الحش.

والأمر الذي يستدعي الغرابة أن حجة ابن الوزير هذه في عدم وجود نص من الكتاب والسنة ينص على أن من قال بخلق القرآن فهو كافر هي نفس حجة خصوم السنة الذين عارضوا الأئمة كالإمام أبي سعيد الدارمي فقد عارضه معارض بمثل هذا المقال فأجاب ردا عليه في كتابه "الردعلى الجهمية" (صحيفة: ٣٤٦): «ناظرني رجل بغداد منافحا عن هؤلاء الجهمية فقال لي: بأي حجة تكفرون هؤلاء الجهمية وقد نهي عن إكفار أهل القبلة ؟ بكتاب ناطق تكفرونهم أم بأثر أم بإجماع ؟ ، فقلت: ما الجهمية عندنا من أهل القبلة وما نكفرهم إلا بكتاب مسطور وأثر مأثور ، وكفر مشهور ..».

فذكر الأدلة من الكتاب والسنة وتقدم ذكر بعضها .

وقال في رده على بشر المريسي (صحيفة: ١١١) عند ذكر حجته في القول بكفر من قال بخلق القرآن: «فإن طلبتم منّا فيه آثاراً مأثورة مسندة منصوصة عن الصحابة والتابعين فقد أخبرناكم أنه كفرٌ لم يحدث في عصرهم فيروى عنهم فيه ، غير أنه كفر معقول تكلم به مشركوا قريش عند مخرج النبي على

فقالوا: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ (المدثر: ٢٥) ، فأنكر الله ذلك عليهم ، شم طمس حتى ظهر في العصر الذي أنبأناكم به في عصر الجعد بن درهم شم المريسي ونظرائهم ، فروينا لكم عمّن أنكر ذلك وخالفهم فيه من أهل زمانهم، مثل جعفر بن محمد وعمرو بن دينار - وذكر جماعة - ثم قال: - وهذا كفر معقول لا يحتاج فيه أثر ولا خبر ، كما لو أن رجلا ادّعى أن ملك الله وقدرته وسلطانه وعلمه ومشيئته وإرادته ووجهه وسمعه وبصره ويديه أن شيئا منها مخلوق ، قيل له: كفرت وكذبت بل كلها غير مخلوق ، فإن طلبت منّا في كل شيء منها أثراً منصوصا بتسمية ذلك الشيء بعينه! قلنا له: أنت مريب كافر ، ومن يشتبه عليه هذا وما أشبهه حتى يطلب فيها الآثار ، وكذلك كلام الله مثل هذه الأشياء سواء غير مخلوق محدث لا يشك فيه ، فالله بزعمك كان بلا كلام حتى خلق لنفسه كلاما ثم انتحله اضطرارا إلى كلام غيره فتمت به ربوبيته حتى خلق لنفسه كلاما ثم انتحله اضطرارا إلى كلام غيره فتمت به ربوبيته ووحدانيّته وأمره ونهيه ممن يحتاج في مثل هذا المعقول إلى أثر».

وقال الإمام الدارمي في كتاب "الردعلى الجهمية" (صحيفة: ٣٤٩): «فقال لي المناظر الذي ناظرني: أردت إرادة منصوصة في إكفار الجهمية باسمهم وهذا الذي رويت عن علي - أثر قد ذكره - في الزنادقة ، فقلت : الزنادقة والجهمية أمرهما واحد يرجعان إلى معنى واحد ومراد واحد ، ليس قوم أشبه من قوم منهم ، بعضهم من بعض ، وإنها يشبه كل صنف وجنس بجنسهم وصنفهم ، فقد كان ينزل بعض القرآن خاصا في شيء فيكون عاما في مثله وما أشبهه ، فلم يظهر جهم وأصحاب جهم في زمان أصحاب رسول

الله وكبار التابعين فيروى عنهم فيها أثرٌ منصوص مسمى ، ولو كانوا بين أظهرهم مظهرين آراءهم لقُتلوا كما قتل علي الزنادقة التي ظهرت في عصره، ولقُتلوا كما قتل أهل الردة».

وبعد هذا ألا يخاف من لم يكفر من تكلم بالكفر الظاهر على دينه، كيف والعلماء قد كفّروا من شك في كفره أيضا.

وقال أبو الشيخ الأصبهاني في كتاب "الحجة" ( ١/ ٢٢٢): "ومن زعم أن القرآن مخلوق أو بعضه أو شيئا منه مخلوق فلا يُشك فيه عندنا وعند أهل العلم من أهل السنة والفضل والدين أنه كافر كفرا ينقل عن الملة ... ثم قال: ومن شك في كفر من قال القرآن مخلوق بعد علمه وبعد أن سمع كلام العلماء ذلك فهو مثله».

قال ابن الوزير (٤/ ٣٦٢): «وقال البيهقي في كتاب "الأسهاء والصفات": ونقل إلينا عن أبي الدرداء مرفوعا: «القرآن كلام الله غير مخلوق»، وروي أيضا ذلك عن معاذ بن جبل وعبد الله بن مسعود وجابر بن عبد الله مرفوعا، ولا يصح شيء من ذلك، أسانيده مظلمة لا ينبغي أن يحتج بشيء منها ولا يُستشهد بشيء منها»، انتهى بلفظه!».

هكذا قال ابن الوزير: «انتهى بلفظه!»، واكتفى ابن الوزير بنيل غرضه بعدم ثبوت نص على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، أما كلام البيهقي في "الأسهاء والصفات" فلم ينته بعد كها زعم ابن الوزير وإنها فيه زيادة أسقطها ابن الوزير إما فقدانا أو هوى! فقد قال البيهقي عقب ذلك مباشرة: «وفيها ذكرنا كفاية وبالله التوفيق» أي فيها ذكرنا من الأدلة كفاية على تقرير أن كلام الله غير مخلوق، وهذا التحريف له سوابق ويتبعه لواحق، ولا يستجيز صنع هذا إلا كل ماذق مارق من أهل الهوى والعياذ بالله.

<sup>·</sup> انظر " الأسياء والصفات " (صحيفة : ٣٠٨) .

قال ابن الوزير (٤/ ٣٦٣): «ولقد نقل الـذهبي في "النبلاء" و"الميزان" و"الكاشف" عن الحافظ علي بن الجعد أنه قال: من قال القرآن مخلوق لم أعنفه، فهذا علي بن الجعد يقول: إن القرآن غير مخلوق، كقول أهل الحديث ومع ذلك خالف في تعنيف من قال إنه مخلوق ..».

لو كان هذا القول صدر من أحد أهل السنة لم يقبل منه لمخالفته إجماعهم، كيف وهو صادر ممن قد رُمي بالسوء وقُدح في دينه وعقيدته؟

أيضا كها تقدم من بتر ابن الوزير لكلام البيهةي صنع مثله في ترجمة علي بن الجعد! وتمسك من تلك الكتب بها يريد وترك ما لا يريد، هلا نقل كلام الإمام مسلم الموجود في تلك المراجع حين قال: «ثقة لكنه جهمي»، وتركه من أجل هذه المقالة، وقال الجوزجاني: «يتشبث بغير بدعة زائع عن الحق»، وعدم تكين أحمد ابنه عبد الله من الرواية عنه (۱)، وأيضاً: غُمز فيه بأنه كان يطعن في الصحابة، ومن أراد الاستزادة عن حال هذا الرجل فعليه مراجعة "تاريخ بغداد" ( ۱۱/ ۳۲۳ – ۳۲۵).

وإن كان بعض أهل العلم قد دافع عنه ونفى ثبوت تجهمه كعبدوس بن عبدالله إلا أنّ موقفه من الصحابة غير محمود والعياذ بالله .

المقصود هلا نقب ابن الوزير في بطون كتب التاريخ والسير والترجم كي

◊ انظر "الكاشف" الذهبي ( ٢/ ٢٨٠ ) ، و" أحوال الرجال " للجوزجاني (صحيفة: ٣٣٧ ) ، و "ميزان

الاعتدال" (٣/ ١١٦).

يأتي بأحدٍ من أهل السنة لم يكفر القائل بخلق القرآن ليعزز به قول هذا ، وبينه وبين ذلك خرط القتاد .

قال ابن الوزير (٤/٤): «وقد حكى الذهبي الوقف عن جماعة وافرة والمتوقف غير مكفر للمخالف، فمنهم من وقف وقف حيرة وشك، ومنهم من وقف وقف حيطة وورع».

وهذا كلام ليس له نظام فإنه يقول: «قد حكى الذهبي الوقف عن جماعة وافرة» فأقول وإن حكى! فمن ثبت عليه القول بالوقف فه و واقفي جهمي وحكم أهل السنة في الواقفية أنهم جهمية، بل بعضهم قال: أضل! والواقفية هم الذين يقولون كلام الله، ثم يقفون سكوتاً لا اكتفاءً، فلا يقول: «محلوق» ولا «غير محلوق»، وإن سألته سكت، فهؤلاء عدّهم أهل السنة من الجهمية.

قال أبو داود في "مسائله للإمام أحمد" (صحيفة: ٢٧٠) سمعت إسحاق ابن راهويه يقول: «من قال لا أقول مخلوق ولا غير مخلوق فهو جهمي شرمنهم -يعنى ممن قال القرآن مخلوق -».

وقال: سمعت قتيبة بن سعيد؛ قيل له: الواقفة؟ فقال: «هؤلاء شر منهم - يعني من قال القرآن مخلوق - ، وقال: سألت أحمد بن صالح المصري عمّن يقول: القرآن كلام الله، ولا يقول: مخلوق ولا غير مخلوق؟ قال: «هذا شاك».

إلى غير ذلك من الآثار وكذا عقد الآجري في "الشريعة " (صحيفة: ٨٧) باباً بعنوان «ذكر النهي عن مذاهب الواقفة» وساق عدة آثار.

وقلّ أن تجد كتابا من كتب السنة إلا وقد تكلم عنهم، فلا شك أن القول

بالوقف، واللفظ، من أقوال الجهمية، ولكن ما دخل هذا فيمن قال بالخلق الذي يسعى ابن الوزير في عدم كفره؟

قوله: «فالمتوقف غير مكفر للمخالف» هذا فيه إيهام! فهل يعني أن المتوقف غير مكفر لمن خلوق أو لمن قال إنه غير مخلوق! والأظهر غير مكفر لمن خالفه وقال إنه مخلوق أو لمن قال إنه غير مكفر لمن قال بخلق عندي من سياق استدلاله أنه يقول إن المتوقف غير مكفر لمن قال بخلق القرآن! فأقول: لا خلاف بينهم في القرآن فهم في الباطل أقران!

قوله: «فمنهم من وقَفَ وقْفَ حيرةٍ ، ومنهم من وقَفَ وقْفَ حيطةٍ وورع».

وهذا الكلام أخذه من الذهبي في ترجمة أحمد بن صالح المصري عندما نقل عنه الأثر في "سير أعلام النبلاء" الذي تقدم ذكره من رواية أبي داود المتقدمة حين قال فيمن وقف في القرآن: هذا شاك والشاك كافر، قال الذهبي: «بل هو ساكت، ومن سكت تورعا لا ينسب إليه قول، ومن سكت شاكاً مزرياً على السلف فهو مبتدع» اهـ

أما من سكت تورعاً فهذا ورعٌ بارد ليس هذا محله، أما من سكت شاكا فلا شك في زيغه و ضلاله و كفره، ولم يفرق السلف بين هذا وهذا بل ضلّلوا الجميع وبدعوهم وإن كان من سكت شاكا أردى .

أما ما حكاه عن بعض أهل الحديث بالوقف فهاك جواب الإمام أبو سعيد الدارمي في كتاب "الرد على الجهمية" (صحيفة: ٣٤٤) في الرد على من احتج بهذه الحجة فقال: «وكان أكبر احتجاجهم علينا في ذلك أن قالوا: أن ناسا من مشيخة رواة الحديث الذين عرفناهم عن قلة البصر بمذاهب الجهمية شئلوا

عن القرآن؟ فقالوا: لا نقول فيه بأحد القولين، وأمسكوا عنه إذ لم يتوجهوا لمراد القوم، لأنها كانت أغلوطة وقعت في مسامعهم لم يعرفوا تأويلها ولم يبتلوا بها قبل ذلك فكفوا عن الجواب فيه وأمسكوا فحين وقعت في مسامع غيرهم من أهل البصر بهم وبكلامهم ومرادهم ممن جالسوهم وناظروهم وسمعوا قبح كلامهم مثل من سمينا مثل: جعفر بن محمد بن على بن الحسين، وابن المبارك، وعيسى بن يونس، والقاسم الجزري، وبقية بن الوليد، والمعافى بن عمران؛ ونظرائهم من أهل البصر بكلام الجهمية، ولم يشكوا أنها كلمة كفر، وأن القرآن نفس كلام الله، كما قال تبارك وتعالى، وأنه غير مخلوق، إذ رد الله على الوحيد قوله: إنه قول البشر، وأصلاه عليه سقر، فصر حوا به على علم ومعرفةٍ؛ أنه غير مخلوق، والحجة بالعارف بالشيء، لا بالغافل عنه، القليل البصيرة، وتعلّق هؤلاء فيه بإمساك أهل البصر، ولم يلتفتوا إلى قول من استنبطه، وعرف أصله، فقلت لهم: إن يكن جبن هؤلاء الذين احتججتم بهم من قلة البصر، فقد اجترأ هؤلاء وصرحوا ببصر، وكانوا من أعلام الناس، وأصل البصر بأصول الدين وفروعه، حتى أكفروا من قال مخلوق غير شاكين في كفرهم و لا مرتابين فيهم» انتهى.

والعجب فيمن يتعلق بأقوال هؤلاء القلة ويترك أقوال الجملة من أقوال أئمة السنة الذين وفقوا للحق وهدوا إليه .

وأيضا يقال: هؤلاء الذين سكتوا أُعتذر لهم - كها قال الدارمي - بخفاء المسألة وحدوثها فها عذر من تأخر بعد بيان أهل العلم لها! أما قول ابن الوزير: «فقد حكى الذهبي عن جماعة وافرة»، فهذا تضخيم ذميم، وإنها هم قلة لا يتجاوز عددهم أصابع اليد الواحدة.

ثم قال ابن الوزير ( ٤/ ٣٦٤): «قال الذهبي في "النبلاء" في ترجمة إسحاق بن أبي إسرائيل أحد الواقفة ..».

و حاصل كلامه أن إسحاق بن أبي إسرائيل كان واقفياً.

وسُئل عنه الإمام أحمد فقال: «مشئوم إلا أنه كيس صاحب حديث».

وقد قال عن سبب وقفه في القرآن: «إني لم أقف على الشك، ولكن أسكت كم المكت القوم قبلي».

ثم ذكر قول الذهبي: "والإنصاف فيمن هذا حاله أن يكون باقياعلى عدالته"، وكذلك يقال، لكن جلالته في علم الحديث والرواية لا يرفع عنه وصمة القول بالوقف لذا تكلم فيه الإمام أحمد في رواية شاهين بن السميذع فقال: "واقفي مشؤوم"، كها نقل الذهبي؛ وقال أيضاً في رواية شاهين: سألت أبا عبدالله، عمّن يقول: أنا أقف في القرآن تورعا؟ فقال: "ذاك شاك في الدين والعياذ بالله، إجماع العلهاء والأئمة المتقدمين على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، هذا الدين الذي أدركت عليه الشيوخ وأدرك من كان قبلهم على هذا"."

ولا شك أن الواقفة من الجهمية، وأما احتجاج صاحب الورع بأنَّ السلف لم يطلقوا هذا القول فهذا قول مردود عليه.

-

<sup>◊</sup> انظر "طبقات الحنابلة " ( ١٧٢/١ ) .

قال الإمام أبو سعيد الدارمي في "نقضه على بشر المريسي" (صحيفة: ١١٦): «أما دعواك أيها المعارض إنه لم يسبق من السلف في القرآن قول ولا خوض إنه غير مخلوق! فسنقص عليك إن شاء الله ما يكذب دعواك وسنحكيه لك عن قوم منهم أعلى وأعلم ممن حكيت عنهم مذهبك نحو المريسي والثلجي ونظرائهم، حدثناه علي بن المديني، حدثنا موسى بن داود، حدثنا معبد؛ قال على: وهو ابن رشد، عن معاوية بن عهار، قال: قيل لجعفر ابن محمد: القرآن خالق هو أو مخلوق؟ فقال: «ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الله».

سمعت إسحاق بن إبراهيم الحنظلي يقول: قال سفيان بن عيينة: قال عمرو ابن دينار: «أدركت أصحاب النبي في فمن دونهم منذ سبعين سنة يقولون الله الخالق وما سواه مخلوق والقرآن كلام الله منه خرج وإليه يعود» ...».

ثم ذكر بعض الآثار عن السلف في ذلك.

وأيضا يقال لصاحب الورع البارد: لوكان قولك في عصر الصحابة والتابعين الذين قالوا: القرآن كلام الله، ولم يقولوا غير مخلوق بألسنتهم، ولكن كان هذا مستقراً في قلوبهم لسُلِّم لك سكوتك، ولكن بعد أن خاض الناس في هذه المسألة، وخاصم أهل البدع بباطلهم أتباع جهم وأذنابه، وقالوا بخلق القرآن، كان لزاما عليك أن تصرِّح بهذا القول ولا تكتمه، وإلا فأنت جهمي ضال.

ومثل هذا روى الآجري في "الشريعة" (صحيفة: ٨٧): قال حدثنا أبو خلد قال: حدثنا أبو داود السجستاني، قال: سمعت أحمد بن حنبل سئل: لهم رخصةً أن يقول الرجل: القرآن كلام الله ثم يسكت؟ فقال: «ولم يَسكت! ولولا ما وقع فيه الناس كان يسعه السكوت ولكن حيث تكلموا فيها تكلموا لأي شيء لا يتكلمون».

قال الآجري: معنى قول أحمد بن حنبل في هذا المعنى: لم يختلف أهل الإيهان أن القرآن كلام الله، فلما جاء جهم فأحدث بقوله أن القرآن مخلوق، لم يسع العلماء إلا الرد عليه بأن القرآن كلام الله على غير مخلوق بلا شك ولا توقف فيه، فمن لم يقل: «غير مخلوق» سمّى واقفياً شاكاً في دينه.

فمن توقف تورعاً كما يزعم فهو ضال مبتدع، أما من وقف شاكاً فـلا شـك في كفره.

وقد ساق اللالكائي في "شرح أصول اعتقاد أهل السنة" ( ١/ ٣٢٣) جملة من الآثار في تكفر الواقف منها:

ما نقله عن عبد الملك بن الماجشون قال: «من وقف في القرآن بالشك فهو مثل من قال مخلوق».

وقال أبو مصعب أحمد بن أبي بكر: «من وقف في القرآن فهو كافر».

وقال محمد بن مسلم بن وارة: قال لي أبو مصعب: «من قال القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال لا أدري \_ يعني مخلوق أو غير مخلوق \_ فهو مثله»، ثم قال: «بل هو شر منه»، فذكرت رجلا كان يظهر مذهب مالك، فقلت: إنه أظهر

الوقف، فقال: «لعنه الله؛ ينتحل مذهبنا وهو بريء منه»، فذكرت ذلك لأحمد ابن حنبل فأعجبه وسُرَّ به.

وحكى عن أبي حاتم الرازي؛ قال أبو مصعب: «هؤلاء يقولون في القرآن لا ندري مخلوق أم غير مخلوق! هم عندنا شر ممن يقول مخلوق، يستتابون فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم».

وعن موسى بن هارون الفروي، قال: «من وقف في القرآن بالشك فهو كافر، ومن وقف بغير شك فهو مبتدع».

ثم ساق اللالكائي مثل هذا القول عن جماعة من أهل الحديث من أهل الكوفة وأهل بغداد ومن عُدَّ فيهم، وأهل مصر ومن عُدَّ فيهم، وأهل الجزيرة والثغور وأهل خراسان، و والله لولا خشية الإطالة لنقلتها كاملة هنا، ولكن أكتفي بالإحالة على هذا الكتاب فليراجع "، وما نقل فيه الكفاية لمن تعرّى من ثوبي الجهل والهوى وأنشد:

يلقَ الرَّدى بمَذمَّةٍ وهَـوانِ ثـوبُ التَّعصُّب بئستِ الثَّوبان

وتعرَّ مِن ثوبين مَن يلبَسْهُما ثوبٌ من الجهل المُركَّبِ فَوقَه

\_

٧٠٠ وانظر كتاب "الإبانة" لابن بطه ( ١/ ٢٨٤ ) قسم الرد على الجهمية.

وقال ابن الوزير (٤/ ٣٦٤): «وحكى ابن عبد ربه في "العقد" في المجلد الرابع من كتاب "الجوهرة في الأمثال في بيان قولهم في القرآن" ما لفظه كتب المريسي إلى أبي السري منصور بن محمد أكتب إلي القرآن خالق أو مخلوق؟ فكتب له: عافانا الله وإياك من كل فتنة -إلى أن قال-: «ونحن نقول أن الكلام في القرآن بدعة، يتكلف المجيب المحسن ما ليس عليه، ويتعاطى السائل ما ليس له، وما نعلم خالقا إلا الله وما سوى الله تعالى مخلوق، والقرآن كلام الله فانته بنفسك إلى ....».

ولي مع هذا الكلام ثلاث وقفات:

الأولى: نقل ابن الوزير من كتاب "العقد" الذي فيه الصالح والطالح، مع أن هذا الأثر موجود في كتب ينقل منها ابن الوزير ككتاب "الأسماء والصفات" للبيهقي (صحيفة: ٣٢٧) مُسنداً، وكذا عند الخطيب البغدادي في "تاريخه" (٧٥/ ٧٥) مسنداً كذلك!

الثانية: قوله: «... أبي السري منصور بن محمد ... »، وهذا تصحيف وقع فيه ابن الوزير أو صاحب العقد، وفات المحقق التنبيه عليه، وصوابه: منصور ابن عمار أبو السري الخراساني، لكن لرغبة ابن الوزير في نصرة رأيه كالغريق يتمسك بأي عود فهو يحتج بقول هذا الرجل ولا يعلم من هو، أما أهل السنة فيعلمون أنه رجلٌ مطعونٌ في دينه، مأبون في روايته.

قال العقيلي في "الضعفاء" (٤/ ١٩٣ ): «لا يقيم الحديث وكان فيه تجهم من مذهب جهم - ثم ذكر بعض مروياته ثم قال -: حدثنا عبدالله بن أحمد ومحمد بن زكريا قالا: حدثنا عثمان بن أبي شيبة، وحدثنا عبدالله قال: حدثنا أبو بكر أيضاً، قالا: كنا عند ابن عيينة فجاءه منصور بن عهار؛ فسأله عن القرآن؟ فزبره وأشار عليه بالعكاز وانتهره، فقيل له: يا أبا محمد إنه رجل عابد وناسك، فقال: «ما أراه إلا شيطانا».

وهذا إسناد صحيح عن ابن عيينة، رجاله أئمةٌ عدولٌ ثقاتٌ، فكيف يحتج بمن هذا حاله.

الثالثة: في قول ابن عهار «إن الكلام في القرآن بدعة ، يتكلف المجيب المحسن ما ليس عليه ، ويتعاطى السائل ما ليس له».

ووالله إن أهل السنة في الخوض في هذه المسائل ابتداءً لكارهون، لكن عندما ظهر المخالف؛ وقال: إن القرآن مخلوق! صدعوا بالحق، وكشفوا سبيل الهدى للخلق، وأصبح القول في القرآن: الحدَّ الفاصل بين أهل السنة وأهل البدع.

وهذا رد الإمام الدارمي على مثل هذا القول، قال رحمه الله في "رده على بشر المريسي" (صحيفة: ١٠٩): «فكرة قومٌ الخوض فيه إذ لم يكن يخاض فيه علانية، وقد أصابوا في ترك الخوض فيه إذ لم يُعلن، فلما أعلنوه -يعني الجهمية - بقوى السلطان، ودعوا العامة إليه بالسياط والسيوف، وادَّعوا أنَّ كلامَ الله مخلوق؛ أنكر عليهم ذلك من غَبر من العلماء، ومن بقي من الفقهاء،

فكذبوهم، وكفَّروهم، وحذروا الناس أمرهم، وفسّروا مرادهم من ذلك، فكان هذا من الجهمية خوضاً فيها نهوا عنه، ومن أصحابنا إنكارا للكفر المبين، ومنافحة عن الله، كيلا يُسبَّ ولا تعطل صفاته، وذباً عن ضعفاء النَّاسِ كيلا يُضِلُّوا بمحنتِهم هذه، من غير أن يعرفوا ضدها من الحجج التي تنقض دعواهم وتبطل حججهم».

وقال في كتاب "الرد على الجهمية" (صحيفة: ٢٥٩): «وقد كان من مضى من السلف يكرهون الخوض في هذا وما أشبهه، وقد كانوا رُزقوا العافية منهم وابتلينا بهم؛ عند دروس الإسلام وذهاب العلماء فلم نجد بُدًا من أنْ نردً ما أتوا به من الباطل بالحق».

وقال أيضاً (صحيفة: ٣٤٣): «أما قولكم مبتدع -يعني فيمن تكلم في القرآن بالخلق أو عدمه - فظلمٌ وحيفٌ في دعواكم، حتى تفهموا الأمر وتعقلوه، لأنّكم جهلتم أي الفريقين أصابوا السنة والحق، فيكون من خالفهم مبتدعة عندكم، والبدعة أمرها شديدٌ، والمنسوب إليها سيئ الحال بين أظهر المسلمين، فلا تعجلوا البدعة حتى تستيقنوا وتعلموا أحقاً قال أحد الفريقين أم باطلا، وكيف تستعجلون أن تنسبوا إلى البدعة أقواماً في قول قالوه ولا تدرون أنهم أصابوا الحق في قولهم ذلك أم أخطئوا؟! ولا يمكنكم في مذهبكم أن تقولوا لواحدٍ من الفريقين لم تصب بقولك، وليس كما قلت، فمن أسفه في مذهبه وأجهل من ينسب إلى البدعة أقواماً؛ يقول: لا ندري أهو كما قالوا أم فلس كذلك، ولا يأمن من مذهبه أن يكون أحد الفريقين أصابوا الحق والسنة

فسهاهم مبتدعة، ولا يأمن في دعواه أن يكون الحق باطلا والسنة بدعة، هذا ضلال بين وجهل غير صغير».

قال ابن الوزير (٤/ ٣٦٥) معلقا على كلام ابن عمار السابق: «ومراد الواقفية نحو هذا ()، وهو أنهم لا يسمونه إلا بها سهاه الله ورسوله ولم يكن يوصف بأنه غير مخلوق كها لم يكن يوصف بأنه مخلوق سكتوا عن ذلك وعن الطائفتين».

وقوله هذا باطل، لما تقدم من أن الله سبحانه وتعالى قد نزه كلامه عن كلام المخلوقين فلا حاجة لإعادتها هنا.

وكذا تقدم بأن القرآن قد وُصف بأنه مخلوق، وهم أسلاف الجهمية كقول الوليد: ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ (المدثر: ٢٥) ، وقالوا ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ ﴾ (المدثر: ٢٥) ، وقالوا ﴿إِنْ هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوْلِينَ ﴾ (الأنفال: ٣١)، وغيرها من الشبه ورد عليهم بتكفيرهم وتضليلهم نسأل الله السلامة والعافية .

ثم قال ابن الوزير ( ٤/ ٣٦٥): «فبان بهذا أنه لا يصح التمسك بالنص في تكفيرهم، لا نص الكتاب ولا السنة ولا الإجماع».

وما هذا الذي يتفرَّح به ابن الوزير سوى الأقوال الهابطة، والحجج الواهية الساقطة، والاعتماد على أقوال أهل البدع ممن رُمي بالتجهم فنسأل الله العفو والعافية.

فقد تقدم أن نقلت حجة أهلِ السنة في تكفيرهم من نصوص الكتاب والسنة واتفاق السلف على ذلك، ولا أدري هل يجهل ابن الوزير ومن وافقه

\_

<sup>()</sup> وهي شبهة المعتزلة: استحالة تجرد القرآن عن الخلق والقدم معاً.

من المعاصرين هذه الأدلة، أم هم "علماء" يعرفونها ولا يجهلونها، وأنشد: إن كنت لا تدري فالمصيبة أعظمُ وإن كنت تدري فالمصيبة أعظمُ

قال ابن الوزير (٤/ ٣٦٥): «وأما التمسك بأنهم مكذبون لقول الله تعالى «وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً \*(النساء: ١٦٤)، فيعارضه أنَّهم يقرون بكلام الله وتكلمه ولكنهم يجعلونه مجازا وربها قال منهم قائل بصحته على معنى الخلق حقيقة».

ثم حاس ابن الوزير وداس في مسألة اشتقاق اسم الفاعل إلى أن قال: «ولكن اشترط قيام المعنى المشتق منه بالفاعل في هذه المسألة ليس مما علم ضرورة من الدين حتى يكفر من أخطأ في ذلك قطعا ويعد مكذبا لكلام الله».

وقال: «يقوي هذا المعنى أنهم إما قصدوا المحافظة على تصديق قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١) ... » إلى آخر كلامه.

هذا كلام ابن الوزير، ونعوذ بالله من حال أهل البدع فإنهم يؤصلون الأصول بمجموع الأصول ويجمعون لها الأدلة بخلاف أهل السنة فيؤصلون الأصول بمجموع الأدلة.

فابن الوزير يدافع دفاعاً مستميتاً في إعذار الجهمية وعدم تكفيرهم! فخالف إجماع أهل السنة بكلامه المذكور ونعوذ بالله من الحور بعد الكور، ولي مع كلامه عدة وقفات:

فالوقفة الأولى: قوله: «وأما التمسك بأنهم مكذبون لقول الله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكْلِيماً ﴾ (النساء: ١٦٤)، فيعارضه أنهم يقرون بكلام الله

وتكلمه ولكنهم يجعلونه مجازا" (٠)

ووالله وبالله وتالله إنهم المكذبون للقرآن ولسنة رسول الله هي وهل بعد ما تقدم ذكره من النصوص وما لم يذكر أعظم حجة على من أنكر كلام الله سبحانه وتعالى حقيقة؟

والعجب من هذا الرجل كيف يتأول لهم صنيعهم بقوله: «إنهم يقرون بكلام الله وتكليمه ولكنهم يجعلونه مجازاً».

ولا والله ما أقرَّ وا بكلام الله حقيقة ولا بتكلمه، ولو صرحوا بها في موضع فقد ناقضوا هذا التصريح في مواضع بقولهم إن الله لا يتكلم ولا يجوز وصفه بذلك بحجة تنزيه عن قيام الحوادث به.

واعلم أن الجهمية في مسألة الكلام وغيرها من الصفات انقسموا إلى قسمين:

[١] فريق كذب بظاهر القرآن؛ وقال: إن الله لا يتكلم ولا ينبغي له أن يتكلم وإضافة الكلام إليه كإضافة السماء والبيت والناقة!

[٢] وفريق قالوا: الله يتكلم - كي يدفع عنه شناعة مخالفة نص القرآن - ثم قالوا: ولكن وصفه بالكلام وصف مجازي، حقيقته أنه خلق الكلام في غيره فصار الكلام لله والخلق كلهم لله!

ولا يخفى على ذوي الحجاما في هذين الطَّاغوتين من الإلحاد والزيغ

ليس في القرآن مجاز ، ومنهم من أنكر المجاز حتى في لغة العرب ، والقرآن حقائق ، أيكون في القرآن مخالفة
 للحقيقة ؟! ، [ت: شيخنا العياف].

والضلال الذي يسعى ابن الوزير جادا في تقريبهم إلينا ويجعل بيننا وبينهم إحسانا وتوفيقا!! .

أما الفريق الأول فنقض شبهتهم وبيان تحقق ردتهم أن يقال:

أنتم يا هؤلاء يا من كفرتم برب الأرض والسماء، الله سبحانه وتعلى في كتابه الكريم في عشرات المواضع، والنبي شي ثبت عنه في عدد من الآثار وصف الله سبحانه وتعلى بالكلام ﴿وَكَلَّمَ الله ﴾ (النساء: ١٦٤)، ﴿وَكَلَّمَ الله ﴾ (الأعراف: ١٤٣)، ﴿كَلام ربي»، وهؤلاء يصرحون بالكفر ويقولون الله لا يتكلم ولا ينبغي له أن يتكلم! تعلى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا.

ووالله لو أن المقام رد على الجهمية لأطلتُ الكلام في نقض قولهم وتدمير أصولهم، وبحمد الله فقد كُفينا كثير من الأئمة في الرد عليهم كالإمام أحمد والدارمي والبخاري وابن منده وغيرهم، وجند الله هم الغالبون.

ولو لا أن أبناء زماننا ابتُلوا بأولئك الضعفاء الذين يهونون من أمر هذا القول وقائليه لما شرعت في هذا الكتاب والله المستعان.

ولكي لا يخلو المقام من مزيد بيان أذكر حجةً من حجج هذا الفريق مع بيان رد بعض السلف عليها.

فمن شبههم أن إضافة الكلام إلى الله كانت على وجه المجاز وأضيف إليه، كما في قوله تعالى ﴿ نَاقَةَ الله ﴾ (الشمس: ١٣)، وقوله: ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَا لُهُمُ

الْغَالِبُونَ ﴾ (الصافات:١٧٣)، وقوله: ﴿عِنْدَ بَيْتِكَ اللَّحَرَّمِ ﴾ (إبراهيم: ٣٧)، وكقولنا: بيت الله، وكعبة الله، وهكذا .

وهذه حجة باردة لو تجرد المخالف من الهوى عرف مبلغ ضلال القوم، فاعلم وفقك الله أن ما يضاف إلى الله سبحانه وتعالى ينقسم إلى ثلاثة أقسام '': القسم الأول: إضافة الصفة إلى الموصوف، كقوله تعالى: ﴿وَلا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ﴾ (البقرة: ٥٥٧)، وقوله: ﴿إِنَّ اللهَّ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ المُتِينُ ﴾ (الذاريات:٥٨).

وهذا له عدة صور فإنَّ الكلام الذي توصف به الذوات إما أن يكون جملة أو مفرداً، والجملة إما أن تكون اسمية كقوله: ﴿وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة: ٢٨٢) أو فعلية؛ كقوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ ﴾ (المزمل: ٢٠)، أما المفرد فلا بد فيه من أحد أمرين:

أوله]: إضافة الصفة لفظاً؛ كقوله تعالى: ﴿بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ﴾، أو معنى؛ كقوله: ﴿هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾ (فصلت: ١٥).

وثانيهما: إضافة الموصوف؛ كقوله: ﴿ ذُو الْقُوَّةِ ﴾، وهذا القسم لا خلاف بين أهل السنة والجماعة أنه قديم غير مخلوق.

القسم الثاني: إضافة المخلوقات؛ كقوله تعالى: ﴿نَاقَةَ اللهِ ﴾ (الشمس: ١٣)، ﴿وَطَهِّرْ بَيْتِيَ ﴾ (الحج: ٢٦)، ﴿رَسُولَ اللهِ ﴾ (النساء: ١٥٧)، ﴿عِبَادَ اللهِ ﴾

<sup>··</sup> هذا اختصار لكلام شيخ الإسلام ابن تيمية في هذه المسألة في "الفتاوى" ( ٦/ ١٤٤ - ١٥١ ) مع بعض التصرف.

(الصافات: ٤٠)، فهذا لا خلاف بين المسلمين في أنه مخلوق.

القسم الثالث: ما فيه معنى الصفة والفعل، مثل الكلام والإرادة والغضب والرضى، وهي ليست بمنزلة المخلوقات المنفصلة عنه، وليست بمنزلة الذات والصفات القديمة الواجبة التي لا تتعلق بالمشيئة، لا بأنواعها كالعلم والحياة، ولا بأعيانها كالوجه واليد والقدم، فهذه لها ثلاث صور:

الأولى: أن تضاف إلى الله كقوله: ﴿وَكَلَّمَ اللهُ ﴾ (النساء: ١٦٤)، وقوله: ﴿غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (المجادلة: ١٤)، وقوله: ﴿رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ﴾ (المائدة: ١٦٩)، وقوله: ﴿رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ ﴾ (المائدة: ١١٩)، وقوله: ﴿إِنَّ اللهُ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ (المائدة: ١)، فهذه صفات غير مخلوقة لا تماثل صفات المخلوقين.

الثانية: أن تضاف إلى المخلوق؛ ككلام العبد، وغضب العبد، وضحك العبد، فهذا كلُّه مخلوقٌ، ولا يهاثل صفات الرب سبحانه وتعالى.

الثالثة: أن تكون مُطلقةً؛ لا تختص بالرب ولا بالعبد، كـ: العلم والقدرة والكلام والحياة، فهذا مجملٌ مطلق، لا يقال عليه كلَّه أنَّه مخلوقٌ، ولا أنَّه غير مخلوقٍ، حتى يُعرف الموصوف بها، فها اتصف به الرب فهو غير مخلوق، وما اتصف به العبد فهو مخلوق، فالصفةُ تتبع الموصوف، فإن كان الموصوف هو الخالق فصفاته غير مخلوقة، وإن كان الموصوف هو العبد فصفاته مخلوقة".

إذا تبين لك -أخي- هذا الكلام ووعيته، فالزم به وعض عليه بالنواجذ فإنه ينجيك من كثير من شبه الضلال.

\_

<sup>(</sup> وانظر " فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية " ( ٦٦/١٢ ) .

قال أبو سعيد الدارمي في "نقضه على بشر - المريسي - " (صحيفة: ١١٣): "إنه لا يقاس روح الله وبيت الله وعبد الله المجسيات المخلوقات القائمات المستقلات بأنفسهن اللاي كن بكلام الله لم يخرج شيء منها من الله ككلامه الذي خرج منه ، لأن هذا المخلوق قائم بنفسه وعينه وحليته وجسمه لا يشك أحد في شيء منها أنه غير الله ، وأنه ليس شيء منها صفة لله والقرآن كلام الذي خرج منه وبه تكلم لم يقم بنفسه جسيا غير الله قائما يحس أو لم يحس تقيمه القراءة والألسن فإذا زالت عنه القراءة خفي فلم يحس منه شيء ، فلم يقم له عين إلا أن يبين بكتاب يكتب ، وبين روح الله وبيت الله وعبد الله والقرآن الذي هو نفس كلام الله الخارج من ذاته بون بعيد».

وقال أيضاً (صحيفة: ١٢٠): «ومن ادعى أن كلام الله والقرآن المضاف إلى الله ، كبيت الله وكروح الله وكعبد الله ، أو شبه بكلام الجبال والشجر فقد صرح بأنه مخلوق اختلقته في دعواه بشر كذاب كها قال الوحيد: ﴿إِنْ هَـذَا إِلّا قُولُ الْبَشَرِ ﴾ (المدثر: ٢٥) .. فإما أن يكون المتكلم به الله عندكم فهو كلام نفسه حقيقة منه خرج ولا يجهل ذو عقل أنه لا يخرج من الله كلام مخلوق ، وإما أن يكون المتكلم به عندكم غير الله ثم أضافه كذبا وزروا وبهتانا إلى الله ، فهذا المتكلم به المضيفة إلى الله كذاب مفتر كافر بالله إذ يقول: ﴿إِنِّي أَنَا الله كَرُبُ الْعَالَمِينَ ﴾ (القصص: ٣٠) ويقول: ﴿إِنَّنِي أَنَا الله الله الله الله عنه الله فهو كافر كفرعون الذي قال: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (النازعات: ٢٤) ، غير الله فهو كافر كفرعون الذي قال: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى ﴾ (النازعات: ٢٤) ،

لا يستحق قائل هذا أن يجعل قوله قرآنا يضاف إلى الله ويقام به دين الله ، فهذا أوضح من الشمس وأضوأ منها إلا عند كل مدلس».

فوالله ما بعد الحق إلا الضلال، وهل مثل هذا التأويل الذي يرفع به ابن الوزير الكفر عنهم يعد تأويلا سائغا عند النساء والصبيان فضلا عن أهل العلم والإيهان؟

الفريق الثاني: وهم الذين يهرفون بها لا يعرفون، وعلى العوام بجعجعتهم يلبسون، الذين قالوا: إن الإضافة مقبولة؛ ولكنها في عقولهم القاصرة غير معقولة، فجعلوها للمجاز، وطعنوا بذلك في هذا الكتاب المنزل للهدى والبيان والإعجاز، فآيات الصفات كثيرة جدا في كتاب الله بل جل آياته إن لم تكن كلها لا تخلو من اسم من أسهاء الله أو صفة من صفاته، فلو كانت هذه الصفات يراد بها المجاز لصار هذا الكتاب غير مبين، وليس فيه هدى ونور! تعالى الله وصفاته عها يقول الظالمون علوا كبيرا.

وقد أبطل كثيرٌ من العلماء هذا القول في العديد من كتبهم كالإمام أحمد والبخاري والدارمي وشيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم، حتى جعله ابن القيم أحد الطواغيت التي تتعلق بها الجهمية واتبعوه فأضلهم عن سوء السبيل فراجع كلامه في كتابه "الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة باختصار الموصلي" ( ٢/ ٢ - ٨٩) ولولا خشية الإطالة لنقلتُ هذا الكلام بجملته لعظم فائدته وقوة حجته.

ولكي لا يخلو المقام من بيان أنقل بعض الآثار عن أئمة الدين الأخيار في أن كلام الله حقيقة وليس مجازاً، ثم أردفه بكلام الإمام أبي سعيد الدارمي ورحمة الله على الجميع.

وكأن ابن الوزير فاله من فيه! حيث نقل لنا الآية التي دار أكثر كلام السلف

عليها ولله في خلقه شوون، وهي قوله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى عَلَيها ﴾ (النساء: ١٦٤).

قال الخلال في "السنة ": أخبرني علي بن عيسى أن حنبلاً حدثهم قال: سمعت أبا عبدالله يقول: «من زعم أن الله لم يكلم موسى فقد كفر بالله وكذب بالقرآن ورد عن رسول الله أمره يستتاب من هذه المقالة فإن تاب وإلا ضربت عنقه».

وقال: سمعت أبا عبدالله قال: ﴿وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَى ﴾ فأثبت الكلام لموسى كرامة منه لموسى، ثم قال الله تعالى يؤكد كلامه ﴿تَكْلِيماً ﴾ (النساء: ١٦٤).

وقال غير واحد من العلماء: التوكيد بالمصدر ينفي المجاز.

وقال الخلال أيضاً: وأنبأنا أبو بكر المروزي سمعت أبا عبدالله وقيل له: إن عبد الوهاب قد تكلم وقال: «من زعم أن الله كلم موسى بلا صوت فهو جهمي عدو الله وعدو الإسلام»، فتبسم أبو عبدالله وقال: «ما أحسن ما قال عافاه الله».

وقال حنبل: قلت لأبي عبدالله: الله على يكلم عبده يوم القيامة؟ قال: «نعم؛ فمن يقضي بين الخلائق إلا الله على ، يكلم عبده ويسأله الله متكلم لم يزل يأمر بما شاء ويحكم ، وليس له عدل ولا مثل كيف شاء وأتى شاء».

وقال عبدالله بن أحمد: سألتُ أبي عن قوم يقولون: لما كلم الله موسى لم يتكلم بصوت، وهذه الأحاديث يتكلم بصوت! قال أبي: «بلى تكلم تبارك وتعالى بصوت، وهذه الأحاديث التي نرويها كما جاءت، وحديث ابن مسعود: «إذا تكلم الله بالوحي سمع له

صوت كجر السلسلة على الصفوان» قال أبي: «الجهمية تنكره»، قال أبي: «وهؤلاء كفار يريدون أن يموهوا على الناس، من زعم أن الله لم يتكلم فهو كافر إنها نروي هذه الأحاديث كها جاءت».

وقال أبو سعيد الدارمي في "رده على بشر المريسي" (صحيفة:١٩٨) في رده على من ادعى المجاز: «ونحن عرفنا بحمد الله من لغات العرب هذه المجازات التي اتخذتموها دلسة وأغلوطة على الجهال، تنفون بها عن الله تعالى حقائق الصفات، بعلل المجازات غير إنا نقول: لا يحكم للأغرب من كلام العرب على الأغلب، ولكن تصرف معانيها إلى الأغلب حتى يأتوا ببرهان أنه عنى بها الأغرب"، وهذا هو المذهب الذي إلى الإنصاف أعدل وأقرب، لا أن نعترض صفات الله المقبولة عند أهل البصر، فنصرف معانيها بعلة أهل المجازات إلى ما هو أنكر، وترد على الله بداحض الحجج وبالتي هي أعوج، وكذلك ظاهر القرآن وجميع ألفاظ الروايات تصرف معانيها إلى العموم حتى يأتى متأول ببرهان بين أنه أريد بها الخصوص، لأن الله قال بلسان عربي مبين، فأثبته عند العلماء ، أعمه وأشده استفاضة عند العرب ، فمن أدخل منها الخاص على العام كان من الذين يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، فهو يريد أن يتبع غير سبيل المؤمنين».

احفظ هذه القاعدة ، وانظر تفصيل الكلام ومتى يجوز الانتقال من الحقيقة إلى المجاز في "الرسالة المدنية"
 لشيخ الإسلام ابن تيمية ، وهي موجودة ضمن "الفتاوى" (٦/ ٣٥٤-٣٦١).

-

الوقفة الثانية: مسألة اشتقاق اسم الفاعل، هل من شرطه أن يكون المعنى المشتق منه قائماً بالفاعل أم لا؟

وكفى بابن الوزير هوانا أن لا يحكي الخلاف في هذه المسألة إلا عن المعتزلة ومن وافقهم من بعض المذاهب ممن لا يسلم من بدعة تشينه، فالمعتزلة هم الذين نصروا القول بعدم اشتراط قيام المعنى المشتق منه بالفاعل ليصح لهم القول بخلق القرآن، وما وافقوا الحق في المسألة ولا في غيرها من المسائل، وأمثالهم ومن كان على حالهم وصوب أقوالهم المخالفة للكتاب والسنة لا يعد خلافهم شيئاً ولا يعتبر به ولا ينظر فيه والقول الحق أنه لا بد أن يكون المعنى المشتق منه قائما بالفاعل، فلا يقال سامع إلا لمن قام به السمع، ولا يقال عالم إلا لمن قام به العلم، يقول صاحب المراقى:

وعند فقد الوصف لا يشتق وأعوز المعتزلي الحق المعتزلي الحواد «أعوز» أي فَقَدَ وخَالف المعتزلي الحق لشدته عليه، فهؤلاء الضلال ومن وافقهم يقولون ليس لله صفة ذاتية من أفعاله وإنها الخلق هو المخلوق أو مجرد نسبة وإضافة.

وأكتفي في هذه المسألة بنقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وتفصيل القول فيها فقال رحمه الله: «إن الاسم المشتق من معنى لا يتحقق بدون ذلك المعنى، فاسم الفاعل واسم المفعول والصفة المشبهة وأفعال التفضيل يمتنع ثبوت معناها دون المصدر التي هي مشتقة منه، والناس متفقون على أنه لا يكون

متحرك ولا متكلم إلا بحركة وكلام، فلا يكون مريـد إلا بـإرادة وكـذلك لا يكون عالم إلا بعلم ولا قادر إلا بقدرة ونحو ذلك .

ثم هذه الأسماء المشتقة من المصدر إنها يسمى بها من قام به مسمى المصدر ، فإنها يسمى بالحي من قامت به الحياة وبالمتحرك من قامت به الحركة وبالعالم من قام به العلم وبالقادر من قامت به القدرة ، فأما من لم يقم به مسمى المصدر فيمتنع أن يسمى باسم الفاعل ونحوه من الصفات وهذا معلوم بالاعتبار في جميع النظائر ، وذلك لأن اسم الفاعل ونحوه من المشتقات هو مركب يدل على الذات والصفة والمركب يمتنع تحققه بدون تحقق مفرداته وهذا كما أنه ثابت في الأسماء المشتقة فكذلك في الأفعال مثل تكلم وكلم ويتكلم ويكلم وعلم ويعلم وسمع ويسمع ورأى ويرى ونحو ذلك ، سواء قيل الفعل المشتق من المصدر أو المصدر مشتق من الفعل لا نزاع بين الناس أن فاعل الفعل هو فاعل المصدر فإذا قيل كلم أو علم أو تكلم أو تعلم ففاعل التكليم والتعليم هو المكلم والمعلم وكذلك التعلم والتكلم ، والفاعل هو الذي قام به المصدر الذي هو التكليم والتعليم والتعلم ، فإذا قيل تكلم فلان أو كلم فلان فلانا ، ففلان هو المتكلم والمكلم ، فقوله تعالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيها ﴾ (النساء: ١٦٤) وقوله: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴿ (البقرة: ٢٥٣) وقوله: ﴿ وَلَّا جَاءَ مُوسَى لِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ (الأعراف: ١٤٣) يقتضي أن الله هو المكلم، فكما يمتنع أن يقال هو متكلم بكلام قائم بغيره يمتنع أن يقال كلم

بكلام قائم بغيره» انتهى كلامه يرحمه الله وفيه كفاية لمن وفقه الله إلى سبيل الهداية (٠٠٠).

··· انظر " الفتاوى " ( ۱۲/ ۱۲ ٥ – ٥١٤ ) .

# فصل

الوقفة الثالثة: قال ابن الوزير (٤/٣٦٧) «ولكن اشتراط قيام المعنى المشتق منه: بالفاعل في هذه المسألة ليس مما علم ضرورة من الدين حتى يكفر من أخطأ في ذلك قطعا ويعد مكذبا لكلام الله والتأويل».

وهل هم لوجود هذه الشبهة قالوا هذا القول؟! أم لأنهم قالوا هذا القول التمسوا العذر بهذه الشبهة كي يغتر بها من قلّ علمه وعميت بصيرته ويحسن الظن بهم، فسبحان الله العظيم.

وشبهتهم هذه ساقطة منقوضة مردودة مرفوضة ابتداء، كيف والعلماء قد أوضحوا الحق فيها انتهاء، وحكموا على من خالف هذا القول بالكفر والردة واستباحة الدم.

## فصل

الوقفة الرابعة: قال ابن الوزير (٤/ ٣٦٧): «ويقوي هذا المعنى إنها قصدوا المحافظة على تصديق قوله سبحانه وتعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١) ومن قصد المحافظة على بعض السمع متأولاً بعضه لتصديق بعضه لم يسم مكذبا بها أوله بخلاف القرامطة الذين تأولوا السمع كله..».

والحمد لله على الهداية للسنة وأسأله الثبات عليها، يتفرح ابن الوزير ويقوي الاعتذار لهم وأي قوة هذه القوة وأي مقصد هذا المقصد فكم مريد للخير لم يدركه! وما حال هو لاء الأغهار إلا كها حكى الله عن إخوانهم الكفار ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ (البقرة: ٨٥).

ثم ذكر ابن الوزير هذا النص الذي وقفوا عليه!! ، ووقف هو على ما وقفوا عليه في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١) فه لله أكمل ابن الوزير الآية كي يوهن قوة أدلتهم ويفسد عليه تقرير قوة حجتهم فقد قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١) ، فالله ليس كمثله شيء ومع ذلك هو سميع بصير متكلم مريد كل ذلك لائق به سبحانه وتعالى مع اعتقادنا أنه: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ ، فوفقنا في أسهائه وصفاته إلى سبيل الحق إثبات بلا تمثيل وتنزيه بلا تعطيل .

هـؤلاء القـوم قصـدهم خبيث ولم يقـل بقـولهم لا اليهـود ولا النصـارى أصحاب التثليث ، فحقـيـقـة قـولهم أن الله سبحانه وتعالى ليس له حقيقة في

الوجود تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيراً.

وأذكر الآن كلام الإمام الحبر المبجل أحمد بن محمد بن حنبل يرحمه الله في كتابه "الردعلي الجهمية" الذي قيل أنه كتبه في السجن، قال رحمه الله (صحيفة: ١٠٤) في رده على من اتبع المتشابه ونفى الصفات: قال: «و وجد ثلاث آيات من المتشابه قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١)، وقوله: ﴿ وَهُ وَ اللَّهُ فِي السَّاحَ اوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ ﴾ (الأنعام: ٣)، وقوله ﴿ لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ الْأَبْصَارَ ﴿ (الأنعام: ١٠٣)، فبني أصل كلامه على هذه الآيات وتأول القرآن على غير تأويله وكذب بأحاديث رسول الله على وزعم أن من وصف الله بشيء مما وصف به نفسه في كتابه أو حدث عنه رسوله ﷺ كان كافراً وكان من المشبهة فأضلّ بكلامه بشراً كثيراً وتبعه على قوله رجال من أصحاب أبي حنيفة وأصحاب عمرو بن عبيد بالبصرة ووضع دين الجهمية فإذا سألهم الناس عن قول الله ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ يقولون: ليس كمثله شيء من الأشياء، وهو تحت الأرضين السبع، كما هو على العرش ولا يخلو منه مكان، ولا يكون في مكان دون مكان، ولم يتكلم ولا يتكلم، ولا ينظر إلى أحد في الدنيا ولا في الآخرة، ولا يوصف ولا يعرف بصفة، ولا يفعل ولا له غاية، ولا له منتهى، ولا يدرك بعقل، وهو وجه كله، وهو علم كله، وهو سمع كله، وهو بصر كله، وهو نور كله، وهو قدرة كله، ولا يكون فيه شيئان ولا يوصف بوصفين مختلفين وليس أعلى ولا أسفل ولا نواحي ولا جوانب ولا يمين ولا شمال ولا هو خفيف ولا ثقيل ولا له لون ولا له جسم وليس هو بمعلوم ولا معقول وكلما خطر على قلبك أنه شيء تعرفه فهو على خلافه.

قال أحمد: وقلنا: هو شيء، فقالوا: هو شيء لا كالأشياء، فقلنا: إنَّ الشيء الذي لا كالأشياء قد عرف أهل العقل أنه: لا شيء!

فعند ذلك تبين للناس أنهم لا يؤمنون بشيء، ولكن يدفعون عن أنفسهم الشنيعة بها يقرون من العلانية.

فإذا قيل لهم فمن تعبدون؟ قالوا: نعبد من يُدبر أمر هذا الخلق، فقلنا: هذا الذي يدبر أمر هذا الخلق، هو مجهولٌ لا يعرف بصفة، قالوا: نعم! فقلنا: قد عرف المسلمون أنّكم لا تؤمنون بشيء، إنها تدفعون عن أنفسكم الشنيعة ما تظهرون، فقلنا لهم: هذا الذي يدبر هو الذي كلم موسى، قالوا: لم يتكلم، ولا يُكلّم، لأنّ الكلامَ لا يكون إلا بجارحة والجوارح منفية.

فإذا سَمِع الجاهل قولهم يظن أنهم من أشد الناس تعظيما لله ولا يعلم أنهم إنها يعود قولهم إلى ضلالة وكفر ولا يشعر أنهم لا يقولون قولهم إلا فرية في الله»، إلى آخر كلامه رحمه الله.

فها هو الإمام أحمد: يصف من لم يكفرهم بالجهل! حين اعتقد أنهم قصدوا المحافظة على الجمع بين الآيات، فليخش من عذرهم أن يوصف بالجهل فضلا عن التبديع فضلا عن التكفير الذي هو حق من شك في كفر من تبين كفره.

# فصل

قال ابن الوزير ( ٤/ ٣٦٧): «أما الوجه الثالث -من أوجه استحقاق المرء التكفير - لازم المذهب ... إلى أن قال: فإن قيل أنه ينزل عن هذه المرتبة إلى مرتبة الظن الراجح المستند إلى السمع الواضح والعمل بالظن لا يمتنع إلا بقاطع ولا قاطع ، فالجواب عن ذلك الظن غير حاصل أيضا لوجوه».

فانظر إلى حال هذا الرجل كيف أبطل بحجج كبيتِ العنكبوت أن تكفير القائل بخلق القرآن لم يثبت بنص من كتاب ولا سنة ولا إجماع وليس فيه تكذيب للقرآن ولا يلزم منه تكذيب للقرآن وليس هو حكم بالظن الراجح المستند إلى السمع الواضح.

ثم بدأ ابن الوزير في ذكر الأوجه التي والله إن إعراضي عنها رد عليها ولكن هناك وجهان أرد عليها باختصار لاستلزام المقام بيانها:

أولهم: عند قوله: «الوجه الثاني: لو سلمنا أنه دل على ذلك دليل سمعي خفي لكان معارضا بها هو أوضح منه مما تقدمت الإشارة إليه في المنع من تكفير مثبتي الصفات ، وذلك ما ورد من النصوص المجمع على صحتها من أن الإسلام هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله إلى آخر الحديث وأمثاله وشواهده».

هذا هو كلام ابن الوزير، ولي معه وقفتان باختصار:

الأولى: قوله «لو سلمنا أنه دل على ذلك دليل سمعي خفي لكان معارضا بها هو أوضح منه».

فيقال: يستحيل عند أهل العقول تعارض دليلين قطعيين أبداً، ويستحيل أن يعارض العقل الكتاب والسنة وكذا يستحيل أن يعارض النص النص سواء من كتاب أو سنة، على هذا فلو صح هذا الدليل الشرعي السمعي فلا يصح رده لمجرد ظهور المعارضة لقاصر العقل، فإعمال الأدلة خير من إهمالها وإن كان خفي عليه الجمع بينها فإنها لم تخف على أهل العلم والبصيرة كما سيأتي بيانه في الوقفة الثانية.

الوقفة الثانية: قوله: «لكان معارضا بها هو أوضح منه مما تقدمت الإشارة إليه في المنع من تكفير مثبتي الصفات».

فيقال: ومن الذي قال له إن الجهمية يثبتون الصفات ! فهم لا يثبتون لله أي صفة حتى وجوده سبحانه وتعالى، يقولون: إنه ليس له وجود حقيقي في الخارج، تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا، فهم لا يثبتون لله الصفات فعلى هذا هم يستحقون الكفر كما نقول، وفي هذا الكلام دليل على أن ابن الوزير قليل البصيرة بخبر القوم فيا ليته سكت!

الوقفة الثالثة: احتجاجه بالنصوص المجمع على صحتها من أن الإسلام هو: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وغيرها من الأدلة.

وهذه والله هي بلية البلايا التي وقع فيها كثير من الناس وهي استحالتهم كفر من تلفظ بالشهادتين وأقر بهذه الأمور وإن عمل ما عمل! وهل هذا إلا

-

٥٠٠ يقصد أهل السنة لأنه زيدي. [ت: شيخنا الفوزان].

الضلال المبين أين هم عما عقد كل الفقهاء في كتبهم «باب حكم المرتد»؟! فليراجعها من أراد بيان الحق.

وكان هذا شأن خصوم شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب يرحمه الله فرد عليهم وأبطل حججهم، وراجع على سبيل المثال كتابه الجليل "كشف الشبهات" فإنه نافع جداً.

أما الجهمية: فقد ناقضوا هذا الحديث في أول أصوله، فهم مخالفون في كلمة التوحيد لا إله إلا الله! فنحن نقول: أنه لا معبود بحق إلا الله الواحد الأحد الصمد المتصف بصفات الكهال اللائقة به، وهؤلاء يقولون لا إله إلا الله الذي ليس في الداخل ولا في الخارج ولا فوق ولا تحت ولا يتكلم وليس بجوهر ولا جسم ولا يرى ولا يرى ولا يسمع! تعلى الله عن قول هؤلاء الأوباش، ومثل هذا القول قاله الإمام الشافعي في أحد الجهمية، قال: «فلان يخالفني في كلّ شيء حتى في لا إله إلا الله، أنا أقول لا إله إلا الله الذي كلم موسى وهو يقول لا إله إلا الله الذي خلق كلاما سمعه موسى!» (١٠٠٠).

<sup>⋯ &</sup>quot;لسان الميزان" (١/ ٣٥).

# فصل

ثانیه ا: قول ابن الوزیر (٤/ ٣٦٩): (الوجه الرابع: أنّا لو كفرنا بذلك لأمكن للمعتزلة والشیعة والظاهریة تكفیر من لم یقل بحدوث القرآن لتأویله لقوله تعالی: ﴿مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُخْدَثٍ ﴾ (الأنبیاء: ٢)، وقوله: ﴿وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى ﴾ (هود: ١٧) نحو ذلك ...».

ولقد نادى ابن الوزير على نفسه بالجهل، فانظر إلى هذا التمويه والتلبيس، ألا يعلم أن المعتزلة والشيعة وأهل الأهواء والبدع يكفرون أهل السنة: ﴿وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللهُ الْعَزِيزِ الحُمِيدِ ﴾ (البروج: ٨).

أهل السنة يحكمون بالنصوص بعد جمع كل ما في المعنى ويوفقون بين الأدلة، أما أهل البدع فشأنهم شأن الزنادقة يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض وما من طائفة من أهل البدع إلا ولها شبهة في آية من كتاب الله إلا الجهمية كما نص على ذلك أهل العلم".

وما ذكروه من أدلة لنقض مذهب أهل السنة هي عند التحقيق ناقضة لمذهبهم، بل كل دليل سمعي أو عقلي يحتج به أهل البدع يكون عند التحقيق حجة عليهم لا لهم، وهذا أمر واضح وظاهر، وقد قرَّره شيخ الإسلام ابن تيمية في أكثر من مسألة وفي أكثر من موضع من مؤلفاته ".

 $<sup>^{(1)}</sup>$  انظر " فتاوى شيخ الإسلام " (  $^{0}$  /  $^{17}$  ،  $^{17}$  ) .

<sup>···</sup> المرجع السابق ( ٦/ ٢٥٤ ) .

فمن احتج على أهل السنة بهذه الأدلة فهو مخصوم وملطوم ، أما قوله تعالى: 
همَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ (الأنبياء: ٢)، فإليك إجابة الإمام المبجل أحمد بن حنبل الذي من طعن فيه فهو متهم في دينه، قال رحمه الله في كتابه "الرد على الجهمية" (صحيفة: ١٢٠): «ثم إن الجهم ادعى أمرا آخر فقال: إنا نجد آية في كتاب الله تبارك وتعالى تدل على أن القرآن مخلوق!! ، فقلنا: في أي آية ؟! فقال: ﴿ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّمِمْ مُحُدثٍ ﴿ (الأنبياء: ٢) فزعم أن الله قال إن القرآن محدث وكل محدث مخلوق!

فلعمري لقد شبه على كثير من الناس بهذا وهي آية من المتشابه فقلنا في ذلك قولا واستعنا بالله ونظرنا في كتاب الله ولا حول ولا قوة إلا بالله: اعلم أن الشيئين إذا اجتمعا في اسم يجمعها؛ فكان أحدهما أعلى من الآخر، ثم جرى عليها اسم المدح، فكان أعلاهما أولى بالمدح وأغلب عليه، وإن جرى عليه اسم ذم فأدناهما أولى به، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهِ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (البقرة: ١٤٣)، ﴿عَيْناً يَشُرُبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ (الإنسان: ٦)، يعني الأبرار دون الفجار فإذا اجتمعوا في اسم الإنسان واسم العباد فالمعنى في قول الله جل ثناؤه: ﴿عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ (المطففين: ٢٢) وإذا انفرد الفجار لقوله إذا انفرد الأبرار: ﴿إِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ (الإنشاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ فالمؤمن أولى بها وإن اجتمعا في اسم الناس، لأن المؤمن إذا انفرد أعطي المدحة لقوله: ﴿إِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ﴿وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينَ أَعلَى المدحة لقوله: ﴿إِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ﴿ وَكَانَ بِالمُؤْمِنِينَ أَعلَى المدحة لقوله: ﴿إِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ فالمؤمن أولى بها وإن اجتمعا في اسم الناس، لأن المؤمن إذا انفرد أعطي المدحة لقوله: ﴿إِنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَوُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ فالمؤمن أولى بها وإن اجتمعا في اسم الناس، لأن المؤمن إذا انفرد

رَحِيهًا ﴾ (الأحزاب: ٤٣)، وإذا انفرد الكفار جرى عليهم الـذم في قولـه: ﴿أَلا لَعْنَةُ اللهَ عَلَى الظَّالِينَ ﴾ (هود: ١٨)، وقال: ﴿أَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْعَـذَابِ هُمْ خَالِدُونَ ﴾ (المائدة: ٨٠)، فهؤلاء لا يدخلون في الرحمة، وفي قوله: ﴿وَلَـوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوْا فِي الْأَرْضِ ﴿ (الشورى: ٢٧)، فاجتمع الكافر والمؤمن في اسم العبد، والكافر أولى بالبغي من المؤمنين، لأنَّ المؤمنين انفردوا ومدحوا فيها بسط لهم من الرزق، وهو قوله: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمُ يُسْرِفُوا وَلَمُ يَقْتُرُوا﴾ (الفرقان: ٦٧) وقوله: ﴿مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ (الشورى: ٣٨) وقد بسط الرزق لسليمان بن داود، ولذي القرنين، ولأبي بكر وعمر، ومن كان على مثالهم ممن بسط له فلم يبغ، وإذا انفرد الكافر وقع عليه اسم البغي في قوله لقارون: ﴿فَبَغَى عَلَيْهِمْ ﴾ (القصص: ٧٦)، ونمرود بن كنعان حين آتاه الله الملك فحآج في ربه، وفرعون حين قال موسى: ﴿رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلَأَهُ زِينَةً وَأَمْوَالاً فِي الْحِيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (يونس: ٨٨)، فلما اجتمعوا في الاسم الواحد فجرى عليهم اسم البغي كان الكفار أولى به ، كما أن المؤمنين أولى بالمدح.

فلما قال تعالى: ﴿مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ ﴾ (الأنبياء: ٢) فجمع بين ذكرين ذكر الله وذكر نبيه، فأما ذكر الله إذا انفرد لم يجر عليه اسم الحدث، ألم تسمع إلى قوله: ﴿وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾ (العنكبوت: ٥٤)، ﴿وَهَذَا ذِكْرٌ مُبَارَكُ ﴾ (الأنبياء: ٥٠)، وإذا انفرد ذكر النبي ﷺ فإنه جرى عليه اسم الحدث، ألم تسمع إلى قوله: ﴿وَاللهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات: ٩٦)، فذكر النبي ﷺ له عمل والله له خالق محدث، والدلالة على أنه جمع بين ذكرين لقوله: ﴿مَا

يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّمِمْ مُحُدَثٍ ، فأوقع الحدث عند إتيانه إيّانا وأنت تعلم أنه لا يأتينا بالأنباء إلا مبلغ ومذكر، وقال تعالى: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ اللَّكْرَى تَنْفَعُ لا يأتينا بالأنباء إلا مبلغ ومذكر، وقال تعالى: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ اللَّذَكْرَى ﴾ (الذاريات:٥٥)، ﴿فَلَا كُرْ إِنْ نَفَعَتِ اللَّدِّكْرَى ﴾ (الأعلى:٩)، ﴿إِنَّا المُؤْمِنِينَ ﴾ (الذاريات:٥٥)، ﴿فَلَا اجتمعوا في اسم الذكر جرى عليهم اسم الحدث، وذكر النبي ﷺ إذا انفرد وقع عليه اسم الخلق وكان أولى بالحدث من ذكر الله الذي إذا انفرد لم يقع عليه اسم خلق ولا حدث، فوجدنا دلالة من قول الله: ﴿مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرٍ مِنْ رَبِّمِمْ مُحْدَثٍ ﴾، إلى النبي ﷺ، لأن النبي ﷺ كان لا يعلمه فعلمه الله، فلما علمه الله كان ذلك محدثا إلى النبي ﷺ انتهى كلامه رحمه الله نقلته بكامله لما فيه من تأصيل وتفصيل وإيضاح دليل.

وصنيعُ الإمام أحمد؛ هو صنيع أسلافه وأصحابه من أهل السنة والآثار فأهل السنة: قد دفعوا الكفر المزعوم عن أنفسهم بالكتاب والسنة، وأثبتوا الكفر على الجهمية بالكتاب والسنة، فليدفع هؤلاء الجهمية الكفر عنهم بالكتاب والسنة، ويثبتوه على أهل السنة بالكتاب والسنة، وما هذه إلا دعوى بينهم وبين إثباتها وتحقيقها حمل أحد ورضوى!

أما تكفيرهم لأهل السنة بقوله: ﴿كِتَابُ مُوسَى ﴾ (هـود: ١٧)، ففي هـذه الآية نقض لقولهم، فأخبرونا يا أتباع جهم وأحبابه هل هو: ﴿كِتَابُ مُوسَى ﴾ أم قول: ﴿رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ (الحاقة: ٤٠)، في الآيتين الأولى يـراد فيها جبريـل والثانية محمد ﷺ، فكل هذه سبل اشتبهت على أهل الزيغ فضلوا وأضلوا ، أما أهل السنة فالقرآن عندهم كلام الله، ومعنى قوله: ﴿كِتَابُ مُوسَى ﴾ أي: الذي

جاء به موسى، وقوله: ﴿ لَقُوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ أي الذي أرسل به، ولهذا لم يقل: «قول نبي كريم»، ومن أراد المزيد في تحطيم هذه الشبهة فليراجع كتب السنة ففيها الخير والبركة.

## فصل

ومما يدل على أن ابن الوزير يناقض نفسه بنفسه ويكذب في يومه ما صدق في أمسه ، أنه قال في نقض ادعاء الخطابي في حكاية الإجماع على عدم تكفير الخوارج، قال ( ٣٦٩ / ٤): «ادّعى – يعني الخطابي – الإجماع على عدم كفرهم وجاءت أحاديث تدل على ذلك من ذلك حديث أبي سعيد الثابت في "الصحيحين" في قول عبد الله بن ذي الخويصرة: اعدل يا رسول الله؛ فقال: «من يعدل إذا لم أعدل!»، فقال عمر الذن لي فأضرب عنقه، فقال: «دعه فإن له أصحابا يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم» ...» الخ.

فانظر كيف ناقض قوله بقوله، ففي أول ما كتب يقعد لنا القواعد بأن التكفير لا يكون إلا بالنص أو التكذيب أو لازمه المقبول، فانظر إلى هذا الدليل الذي قال عنه: «إنه يدل على ذلك!» -أي علي كفر الخوارج- هل فيه أن الخوارج كفار بهذا النص!

وأيضا عندما احتج بـ «ما ورد من النصوص المجمع على صحتها من أن الإسلام هو: شهادة أن لا إله إلا الله ... الحديث وأمثاله وشواهده ..» اهـ، فهم يقولون: لا إله إلا الله، ويشهدون أن محمداً رسول الله، وهم من أكثر الناس عبادة، حتى إن الصحابي! يحقر صلاته مع صلاتهم، فكيف يجعل هذا الدليل نصاً على تكفيرهم ويجهل هذه النصوص الصريحة!

## فصل

وبعد صفحات ذكر ابن الوزير عن جماعة من الزيدية الذين غلا في حبهم والترضي عنهم آثاراً في هذه المسألة ولن أطيل في الكلام عليها، ولكن أذكر بعض أقواله مع التعليق اليسير عليها خشية الإطالة منها:

ما نقل ( ٤/ ٣٨٨) عن صاحب كتاب "الكافي" أنه نقل عن محمد بن منصور الكوفي رواية مذهب الزيدية في هذه المسألة وذكر عن بعضهم القول بخلق القرآن، ومنهم من قال إنه غير مخلوق، وقل من يسلم منهم من مذهب الواقفة ولولا خشية الإطالة لنقلتها كي يتضح الأمر، ولكن العجيب من ابن الوزير كان قصده في بادئ الأمر نقض قول من قال أن أهل البيت مجمعون على أن القرآن مخلوق! فكان أولى به أن ينقل عنهم ما يدفع هذا القول بالوقف أو بأنه غير مخلوق، ولكن الحاصل أنه ذكر عن جماعة منهم القول بالوقف أو بمذهب أهل الأثر بأنه غير مخلوق مع أنه يخالط الجهمية! وذكر عن جماعة منهم القول بخلق القرآن، وكل نقوله تدعم ما قدم من قوله بعدم كفر من قال بخلق القرآن!

والأعجب أيضاً: كيف يحتج بمن هذا حاله زيادة على أنهم من الزيدية! وهي من فرق الشيعة الضلال، وقد فصل القول فيهم أبو الحسن الأشعري في "مقالات الإسلاميين" ( 1/ ١٣٦ - ١٥٠ ) وغيره .

فهذا محمد بن منصور الكوفي الشيعي؛ الذي يحتج ابن الوزير بنقوله! يقول فهذا محمد بن منصور الكوفي الشيعي؛ الذي يحتج ابن الوزير بنقوله! يقول فيها نقله عنه ( ٤/ ٣٩٦) : «وقد عاشرت المعتزلة ومن لا أحصى منهم ممن

يقول بهذا القول منهم جعفر بن حرب وجعفر بن مبشر القصيبي ومحمد بن عبد الله الإسكافي فم سألني أحد منهم قط عما تختلف الناس فيه من أمر القرآن والاستطاعة ...».

فهذا والله حشف وسوء كيلة كما يقال! تشيع واعتزال، وعظم جرم وسوء مقال، حيث يعرض بذكر هؤلاء وأقوالهم مع أقوال الأئمة مالك والشافعي وأحمد وسفيان وأبي حاتم وأبي زرعة وبينهم بون عظيم.

ثم نقل ابن الوزير نقو لاً عدة من كتاب "الجامع الكافي" تدعو إلى التقريب والتأليف بين أهل السنة الموحدين والجهمية الزنادقة الملحدين، من ذلك قوله (٤/ ٣٨٩): «قال محمد -بن منصور الكوفي الشيعي - في كتابه "الجملة": «رأيت أحمد بن عيسى يترحم على من يقول بخلق القرآن ومن لا يقول به وكان عنده الأخذ بالجمل، وهو عنده الاتباع للسلف! قال محمد: حدثني علي ابن أحمد الباهلي؛ أنه ذاكر أحمد بن عيسى في اختلاف الناس في خلق القرآن فقال: كلا الفرقتين مخطئة في إقدام بعضهم على بعض بالبراءة!».

ونقل ابن الوزير أيضاً (٤/٠٠٤) عن محمد هذا أنه قال: وكذلك سمعنا عن إبراهيم بن عبد الله، أنه سُئل عن بعض ما يختلف الناس فيه من المذاهب، فلم يجب فيه، وقال: «أعينوني على ما اجتمعنا عليه، حتى نتفرغ لما اختلفنا فيه!».

و هذه النقول؛ وغيرها من النقول من كتب الرافضة الذين هم أكذب خلق الله وإن أقاموا الأسانيد فهي لا تبدي ولا تعيد، بل فيها مخالفة لأصل من أعظم أصول الإسلام وهو الولاء والبراء.

والفرقة والاختلاف من أعظم البلايا ولكن الله أراده في هذه الأمة قدرا وكونا كما جاء في حديث افتراق الأمم: «وستفترق أمتي» يعني أمة الإجابة، وما ذلك إلا ابتلاء من الله ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة.

فإذا كان الرسول الشرائية أثبت وقوع الفرقة والاختلاف بين صفوف أمته، وأمرنا بمفارقتهم واجتناب سبيلهم ولزوم جماعة المسلمين وإمامهم كما جاء في حديث حذيفة في "الصحيحين": «فالزم جماعة المسلمين وإمامهم»، وهم الجماعة والفرقة الناجية المنصورة باقية إلى قيام الساعة، وقد تقل في زمان دون زمان ومكان غير مكان، فمن كان حوله من أمثال هؤلاء فليلزمهم، فإن لم يجد فقد أمره النبي المر حذيفة في الحديث السابق: «فاعتزل تلك الفرق ولو أن تعض على جذع شجرة حتى يأتيك الموت»، فسماها النبي النبي النبي المرقبة في المحديث السابق: «فرقاً»، ولم

إذا علمت هذا الحكم فيمن لم يخرج من دائرة الإسلام، فكيف بمن أجمع العلماء على خروجه من الملة! من الجهمية والرافضة الغلاة وأمثالهم.

فبنبغي الحذر من الكل، والابتعاد عنهم، وكل ما كان الخطأ من الأقرب فجرحه أعطب، وإلا والله الذي لا إله إلا هو لن يستكمل أحد إيهانه حتى يعادي أهل البدع والأهواء وأرباب الضلالة الذين هم مختلفون في الكتاب،

غالفون للكتاب، مجمعون على مفارقة الكتاب، فقد جاء عن النبي الله في حديث أبي أمامة: «من أحب لله ، وأبغض لله ، وأعطى لله ، ومنع لله ، فقد استكمل الإيمان» رواه أبو داود والضياء في "المختارة"، وروي في الحديث: «من وقر صاحب بدعة فقد أعان على هدم الإسلام».

فخلافنا لهم وهجرنا نعده قربة عند الله سبحانه وتعالى، وقد استفاض أهل السنة قديماً وحديثاً في إثبات هجر المبتدعة والتحذير منهم، فكتبوا في ذلك الكتب وضمّنوا مؤلفاتهم فصولاً من ذلك كصنيع ابن بطة في كتابه "الإبانة"، واللالكائي في "شرح السنة" وغيرهم، ومن المعاصرين الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد في كتابه "هجر المبتدع"، فقد استوفوا الأدلة من الكتاب والسنة وذكر مواقف السلف مع أهل البدع.

وما أشبه الليلة بالبارحة فقد ذكّرني قول محمد بن إبراهيم الشيعي: «أعينوني على ما اجتمعنا عليه حتى نتفرغ لما اختلفنا فيه»، بمقالة زعيم فرقة الإخوان المفلسين حسن البنا القائل: «نجتمع فيها اتفقنا عليه ويعذر بعضنا بعضا فيها اختلفنا فيه»، الذي يدعو إلى التقريب والتأليف بين فرقته وبين الشيعة والصوفية بل واليهود والنصارى!: ﴿المُنَافِقُونَ وَالمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْض ﴾ الآية (التوبة: ٦٧).

وما ذلك والله إلا لمخالفتهم لسبيل العزيز الحميد والخور الساري في قلوبهم يتوارثونه من أهل الجاهلية الأولى الذين دعوا النبي إلى عبادة أربابهم سنة ويعبدون معبوده سنة! فأنزل الله سورة البراءة من جين المشركين فقال تعالى:

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ \* لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ \* وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ \*. أَنَا عَابِدُ مَّا أَعْبُدُ \* لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ \*.

ففرقة الإخوان المفلسين ورثوا هذا المنهج من المشركين خصوم النبي الشركين خصوم النبي الشركين خصوم النبي المخرفي المؤرّار الله المؤرّار النحل المؤرّار المؤر

ولن يكون بيننا وبين خصومنا اجتهاع ولا إحسان ولا توفيق حتى يعودوا إلى الكتاب والسنة وطريقة السلف الصالح، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ وَالسنة وطريقة السلف الصالح، قال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلّا نَعْبُدَ إِلّا الله وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله فَإِنْ تَوَلّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل بعضُنا بَعْضاً أَرْبَاباً مِنْ دُونِ الله فَإِنْ تَولّوْا فَقُولُوا الله هَدُوا بِأَنّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران: ٦٤)، فقيد الوفاق بالعودة إلى الأصل المختلف في وإلا فسبيل المفتراق ، والآية تعم كل مخالف للحق يستحق بمخالفته الهجر والمفارقة .

وفرقة الإخوان المفلسين لم تقم لفرقتهم قائمة منذ أكثر من خمسين سنة وما ذلك إلا لأنهم ابتغوا العزة بغير الله واتباع سبيله وبموالاة أهل الكفر والإشراك قال تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّوْمِنِينَ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ اللَّوْمِنِينَ أَيْبَتُغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لللهِ بَعِيعاً ﴾ (النساء: ١٣٩).

#### خاتمة

فتبين لك أخي طالب الحق أن من ترك تكفير من قال بخلق القرآن فقد استند إلى غير مستند واعتمد على غير معتمد، وكشف حال ابن الوزير وموقفه من هؤلاء الملاحدة "وتهوينه من مذهب السلف وقدحه فيه حيث ذكر الكلمة الملعونة «مذهب السلف أسلم ومذهب الخلف أعلم!»، في موضعين يستأنس "بها وهذا غيُّ وضلال فمذهب السلف هو الأسلم والأحكم وإن رغمت أنوف.

سبحان الله العظيم؛ كيف يكون حماة الدين ونقلة الحديث وأمناء الله على دينه غيرهم ممن جاء بعدهم أقوى بصيرة منهم بالسنة والكتاب وأفهم وأحكم في الرد والجوب! وما ذلك إلا لجهل هؤلاء القوم وبُعدهم عن سلوك سبيل أهل السنة والحديث والله المستعان.

وأيضا من خزايا البن الوزير تهوينه من القول بخلق القرآن فقال (٤/ ٣٧٨): «ومسألة الكلام سهلة ولكن هولها المتكلمون بتجاسرهم على تكفير المخالف فيها فالله المستعان!».

نعم: «الله المستعان»، ونعوذ بالله من الخزي والخذلان، والله ما قال هذا القول إلا لجهله بحقيقة هذا القول ومقصد قائليه وصدق الإمام البخاري

-1

٧٠٠ ومن اغتر بهذا القول كعدو الله الكوثري، وبعض الجهال من عصرنا.

۳ انظر ( ۶/ ۳۷۷–۳۷۸ ) .

<sup>&</sup>quot;ابن الوزير زيدي فلا يُستغرب ما صدر منه لأن الزيدية يرون رأي المعتزلة في خلق القرآن ، [ت: شيخنا الفوزان].

حيث قال في كتابه الجليل "خلق أفعال العباد" (صحيفة: ٣٣): «وإني لأستجهل من لا يكفرهم إلا من لا يعرف كفرهم».

ورحم الله الإمام وكيع بن الجراح الذي نطق بالحق الصراح حيث نقل عنه الإمام البخاري في كتابه السابق الذكر (صحيفة: ٣٧) قال: حدثني أبو جعفر محمد بن عبد الله حدثني محمد بن قدامة السلال الأنصاري قال: سمعت وكيعاً يقول: «لا تستخفوا بقولهم القرآن مخلوق فإنه من شر قولهم وإنها يذهبون إلى التعطيل».

هذا كلام الإمام الذي يعقل ما يقول يحذر ما هذا الكلام وأنه من أشنع الأقوال وأخطرها ، ومع ذلك يقول ابن الوزير أنها مسألة سهلة! وهل قتل محمد بن نصر المروزي إلا بأسبابها! وهل عذب الإمام أحمد إلا بأيدي أربابها! وحسبنا الله ونعم الوكيل.

فعليك أخي طالب الحق باتباع طريق من سلف من الأئمة الأعلام أحمد وسفيان و وكيع والشافعي وغيرهم من أهل السنة، ولا تكترث بقلتهم في هذا الزمان والله المستعان، فلا تكاد تجد من يصدق بالسنة ويذب عنها، وكما قال القائل: «رحم الله أهل السنة أين أجدهم؟ إما في كتاب أو تحت تراب».

ورحم الله أبا نصر السجزي حين قال في "رسالته إلى أهل زبيد" (صحيفة: ٢٣٣): «فمن رام النجاة من هؤلاء والسلامة من الأهواء، فليكن ميزانه الكتاب والأثر في كل ما يسمع ويرى، فإن كان عالما بها عرضه عليها، واتباعه للسلف ولا يقبل من أحد قولا إلا وطالبه على صحته بآية محكمة أو

سنة ثابتة أو قول صحابي من طريق صحيح، وليكثر النظر في كتب السنن لم تقدم - وذكر بعضها - إلى أن قال .. وليحذر تصانيف من تغير حالهم فإن فيها العقارب وربها تعذر الترياقي».

وما أحسن ما قال رحمه الله، وكيف لو رأى حال كثير من الناس وعكوفهم على كتب المتأخرين من المفكرين المخرفين! وأهملوا كتب الآثار، وحسبنا الله ونعم الوكيل.

فعليك أخي بلزوم السنة ومجاهدة أهل البدع فإنها من أعظم القرب، روى مسلم في "صحيحه" من حديث عبد الله بن مسعود قال: قال النبي : «ما من نبي بعثه الله في أمة قبلي إلا وله حواريون وأصحاب يأخذون بسنته ويقتدون بأمره، ثم إنها تخلف من بعدهم خلوف يقولون ما لا يفعلون ويفعلون ما لا يؤمرون، فمن جاهدهم بيده فهو مؤمن، ومن جاهدهم بلسانه فهو مؤمن، ومن جاهدهم بقلبه فهو مؤمن وليس وراء ذلك من الإيهان حبة خردل».

وقال المروذي: سألت الإمام أحمد، أترى الرجل يشتغل بالصوم والصلاة ويسكت عن الكلام في أهل البدع ؟ فكلح بوجهه، وقال: «إذا صام وصلى واعتزل الناس أليس إنها هو لنفسه ؟! ، قلت: بلى ، قال: فإذا تكلم كان له ولغيره يتكلم أفضل».

وفي الختام ألتمس العذر لما أطلت من الكتابة والنقول على ضعف الحال ومرض أسأل الله الشفاء منه في الحال والله إن الأدلة من الكتاب والسنة كثيرة جداً، تركت أكثرها اختصارا، مع تيقني بأني قد كُفيت ذكرها، فهي مذكورة في كتب التوحيد والسنة، ككتاب "التوحيد" لابن منده، وابن خزيمة وغيرهما، وكذا الآثار التي لا تجد لها معارضا في كفر من قال بخلق القرآن.

فأسأل الله سبحانه وتعالى أن يرزقنا العلم والنافع والعمل الصالح، والثبات حتى المهات على الإسلام والسنة وأن يكتب لي بهذا الكتاب أجرا ويحط به عنى وزرا وأن يجعله لي عنده ذخرا ويجعله للسنة نصرا.

فرغ من كتابته في أسبوع على التهام فالحمد الله على ما بارك في هذه الأيام وذلك مع أذان الظهر من يوم الخميس الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤١٥هـ.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتب

أبو عبد الرحمن بدر بن علي بن طامي العتيبي .

'' وذلك أنني حين تأليف الكتاب كنت قعيد المنزل بسبب إصابة بعد حادث تعرضت له، والحمد لله على قدره وقضائه.

ذيل كتاب إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن وتحقيق خروجه من الملة

وهو رد على رسالة للشيخ محمد الحسن ابن الددو الشنقيطي وما فيها من مغالطات ومخالفات لذهب أهل السنة في كفر من قال بخلق القرآن

كتبه

الفقير إلى عفو ربه القدير

بررية في بي في فيني

غفر الله له ولوالديه ومشايخه وجميع المسلمين

#### مقدمة

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين ولا عدوان إلا على الظالمين، وأشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده ورسوله وخيرته من خلقه عليه وعلى آله أفضل الصلاة والتسليم.

# أما بعد:

فبعد فراغي من تأليف كتابي "إقامة الحجة والبرهان على كفر من قال بخلق القرآن وتحقيق خروجه من الملة" وقد كنت أبهمتُ اسم الرجل الذي كان سبباً في تأليفه وصار ردّاً عليه، وانتشر كتابي عن طريق التصوير بين جماعة من الإخوان الذين أفادوني بالشيء الكثير، جاءتني رسالة من أخي في الله الشيخ عبدالمحسن بن أحمد الوهيّب، وفقه الله إلى سبيل توحيده وتقواه، بتاريخ عبدالمحسن بن أحمد الوهيّب.

وكان برفقة سؤاله عن الحال صورة من رسالة للشيخ محمد الحسن بن اللّدو الشنقيطي - بخط يده - ، وكان قد كتبها - كها هو مدوّن في آخر الرسالة - في عاشر ذي القعدة من عام ١٤١٤ هـ.

والشيخ الدّدو هو الرجل الذي أبهمت اسمه في كتابي المذكور آنفا، وجرى بيني وبينه ما هو مبين في الكتاب وكنت شديد الحرص على معرفة جوابه وموقفه من الرسالة الأولى، حتى إنني التقيت به في معرض الكتاب الدولي المقام في جامعة الملك سعود عام ( ١٤١٤هـ) وقلت له: هل وصلتك

الرسالة ؟ فقال : نعم؛ فقلت: أقرأتها؟ قال: نعم، فقلت: ما تقول؟ فقال: خيراً إن شاء الله، فقلت: أسرع بالجواب فالكلام حولك قد كثر، أريد منه أن يعلن رجوعه عن هذا القول في أحد دروسه المقامة في سكن الجامعة، ولكن النتيجة كانت السكوت مع الإصرار والله المستعان، وهذه الرسالة التي كتبها لم أرها قبل هذه المرة، وإن كان كل ما فيها قد فُرغ من إيضاحه في كتابي "إقامة الحجة" بل زادني بينة من حال الرجل، فسارعت بكتابة جوابا لـلأخ الحبيب المرسل المسترشد، علقت فيها على ما في رسالة الشنقيطي من المخالفات والمغالطات، سوف أنقلها كلها ها هنا وتكون بـذلك بعبـارة التـذييل لكتـابي السابق، والله أسأل أن يهدينا وإياه إلى طريق الحق والصواب والنجاة من مهالك الجهل والهوى، وإني لأنشده الله أن لا يتسرع في الرد والمنافحة عن رأيه الذي رآه حتى يستهدي الله في ذلك، ويستوفي البحث فيها، والنظر فيها قاله الأئمة الأعلام في كتبهم والوقوف حيث وقفوا والحذر من تتبع المتشابه من أقوال الرجال الذين يستدل لأقوالهم وأفعالهم ولا يستدل بها والله ولي التو فيق.

بدر بن علي بن طامي العتيبي الجمعة ٢٤ شعبان ١٤١٧ هـ.

# صورة آخر الورقات التي كتبها الشنقيطي في مسألة كفر من قال بخلق القرآن بخطه وتوقيعه على الورقة الأخيرة

ئر استدل لما قال بكثير من الأدلة. فَ تَ لَا شَلَا تُهُ أَنْ شَيْخُ الْإِسلامِ فِكُلُ هَٰذَا الْكُلَامِ فِيا وَلُ أَنْ سِنَّىَ الْمُ الْمُو فَلَافُ فِي تَعْيَدُ الْمُنَاكِمِ وَاللَّهِ فَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُلْمُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا تنقيم ، في على هذا لا ينتلفون في أن من قال بنلق القران معتقرًا للازم قولم عَاليًا بم كَافَيُ. وأنهم أيض الا ينتلفون في أن من قال بذلك عاهلا لما يترتب عليم من اللوازم عيرمعتفر لها أنم لا يُلف كفرًا أكبر، وَإِنْا أَمْ لَقُ بِعِضْم عليم التكفير تنفيرًا وتشنيعًا، ولزلا أنم لق بعض م أيطالقول بتكفيرة للم يخفرة . وفراكم أل شيخ الاسلام في الاستدلال لوزا الجمع والتنزيل، فليراجع

Mas ! الفتاوى: ١٢, ٩٨٤ - ٨٩٤.

والكلام في هاذا الموضوع يكول وبالأضى إذا أضيف إليم كلام فقماء المناهب المستبوعة، وفي مساءك إشارة، والعلم عنواللم تعلى. كتبه على استعبال وشغل بال عبد الله الفقر اليم ممراكس اب الدور يوم المنبس عاش في القعرة العرام سنة عاداه بالرياض.

# (نص الرسالة)

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## أما بعد:

الأخ الفاضل: عبد المحسن الوهيب وفقه الله إلى سبيل توحيده وتقواه، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فهذه تعليقات مني مختصرة على الأوراق التي أرسلتها إليّ بخط محمد الحسن الدّدو، وتسألني عن رأئي فيها؟

ولو كنتَ قرأت كتابي "إقامة الحجة"، ثم نظرتَ في هذه الأوراق لعلمت يقينا اضطراب هذا الرجل وعدم استقصائه لهذه المسألة وصدق فيه ما قلت حفظك الله في رسالتك المرفقة: بأنها لم تتضح له كل الوضوح، وسيأتي بيان ذلك.

# أما عن ملاحظاتي على هذه الورقات فهي ما يلي:

الأولى: سيد قطب وحاله؛ فإن كان حقا قد تأصل بأصول أهل السنة - أعني به الددو - ثم عرف موقفهم ممن خالفها فلينظر في كتب سيد قطب، أو في الكتب الفاضحة لعقيدته من أبرزها كتب الشيخ ربيع بن هادي، والظاهر من حال الدو إما أنه قرأ معتقده وما تكلم فيه به ثم أصدر الحكم جازماً ومنافحاً عنه بعدم ثبوت قوله بخلق القرآن وإعلانه بقوله: «وأنّى لها أن تثبت»، أو أنه تكلم بلا علم ولا بصيرة بخبر الرجل، وهذا تجرؤٌ، والله تعالى

يقول: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (الإسراء: ٣٦)، وكان الواجب عليه السكوت عن حاله والاشتغال بها هو أنفع وأنجع، والله المستعان.

ولولا خشية الإطالة ولضيق الوقت لنقلت من كلام سيدهم من كتبه اللفظ الصريح بخلق القرآن، وانظر للفائدة -ولا شك أنه عندك - كتاب "أضواء إسلامية على عقيدة سيد قطب" للمدخلي (صحيفة: ١٣٥) وما بعدها، فقد نقل عنه بعض النقولات التي من رآها بعين الفتى السلفي الذي تأصل بأصول أهل السنة لعرف تجهم هذا الرجل وضلاله.

الثانية: زعمه بأن أهل السنة يكفرون من قال بخلق القرآن باللازم، ولازم المذهب ليس بلازم، أي أنه ليس مجرد اعتقادهم وقولهم أن القرآن مخلوق كفر، وإنها هو ما يلزم من قولهم بخلق القرآن - وهو كلام الله - أن يكون شيء من صفات الله مخلوقا، وإن كان من صفاته ما هو مخلوق فهذا يلزم بالقول بأن الله مخلوق، فلو أننا جئنا إلى الجهمية وقلنا: أنتم تقولون الله مخلوق، لقالوا: معاذ الله ربنا خالق كل شيء وهذا مما لا شك فيه.

ولكن من الذي قال لهذا الرجل: أن أهل السنة كفروا الجهمية باللازم! كها كفروا هم أهل السنة باللازم -كها سيأتي في أبيات ابن القيم - وإنها كفرهم أهل السنة: بمخالفتهم صريح القرآن والسنة وإجماع الأمة، وما هو معلوم من الدين بالضرورة في إنكارهم صفة ثابتة من صفات الله عز وجل، وقولهم بخلقها، فالمصادمة بينهم وبين النص مصادمة صريحة، فلا ننتقل إلى لازم

مذهبهم أو عدمه، ثم ما يطرأ على هذا القول من لوازم نعضده بها وإن لم تكن هي العمدة في تكفيرهم.

وأنقل لك فائدة، وهي أبياتٌ من "الكافية الشافية" لشيخ الإسلام الحجة أبي بكر بن قيم الجوزية ، فقال (صحيفة: ١٩٣):

# فصل في لازم المذهب هل هو مذهب أم لا

ولوازم المعنى تراد بدكره وسواه ليس بلازم في حقه إذ قد يكون لزومها المجهول أو لكن عرته غفلة بلزومها ولكن عرته غفلة بلزومها ولذاك لم يك لازما لمذاهب الفائلة مون على حكاية ذاك مذ فالمقدمون على حكاية ذاك مذ لا فرق بين ظهوره وخفائه سيا إذا ما كان ليس بلازم لا تشهدوا بالزور ويحكم على

من عارف بلزومها الحقاني قصد اللوازم وهي ذو تبيان قد كان يعلمه بـ لا نكران اذ كان ذا سهوا وذا نسيان علماء مذهبهم بـ لا برهان هبهم أولو جهل مع العدوان قد يذهلون عن اللزوم الداني لكن يظن لزومه يجنان ما تلزمون شهادة البهتان

<sup>&</sup>quot; يقرر هنا رحمه الله الحجة في عدم كون لازم المذهب مذهباً لصحابه، لأنه إما أن يكون جاهلاً بها يلزم من قوله، أو قد يكون يعلم بلزومه ولكن سهى ونسي، فلم يوضح المقصود، والله أعلم.

<sup>&</sup>quot; ويدخل في ذلك الذين يفرعون المسائل على أصول أصحاب المذاهب الفقهية ونصوصهم ثم ينسبونها إليهم .

ونبينا المعصوم بالبرهان()

بخلاف لازم ما يقول الهنا فلذا دلالات النصوص جلية والله يرزق من يشاء الفهم في واحذر حكايات لأرباب الكلا فحكوا بها ظنوه يلزمهم فقا كذبوا عليهم باهتين لهم بها فحكى المعطل عن أولي الإثبات قو ثم قال في أبياته أسكنه الله فسيح جناته:

وخفية تخفى على الأذهان
آياته رزقا بلاحسبان
م عن الخصوم كثيرة الهذيان
لوا ذاك مذهبهم بلا برهان
ظنوه يلزمهم من البهتان
لهم بأن الله ذو جُـشمان

يا قائل البهتان غط لوازما والله لازمها انتفاء الذات والووال والله لازمها انتفاء الدين والووالين والووالين والووالين والووم ذلك بين جدا لمن

والله لولا ضيق هذا النظم بي

قد قلت ملزوماتها ببيان أوصاف والأفعال للرحمن قرآن والاسلام والايان كانت له أذنان واعيتان خت اللزوم بأوضح التبيان

فتأمل كيف أن شيخ الإسلام ابن القيم ألزمهم بلازم مذهبهم لظهوره ووضوحه من قولهم، وهذا زيادة على كون مذهبهم بغض النظر عن لوازمه يعد كفرا مصادما لصريح القرآن والسنة وإجماع الأمة .

الثالثة: قوله (صحيفة: ١): «لم ينج من التلفظ بها في وقت المحنة إلا أفراد ثبتهم الله، فلا يمكن أن نكفر من عداهم من أمة محمد الله، فلا يمكن أن نكفر من عداهم من أمة محمد الله،

<sup>&</sup>quot; لأنه يستحيل على الله وعلى رسوله ﷺ الجهل والغفلة في التشريع .

وهذا كلام ليس له نظام، فليسوا أفرادا بل أكثر الأئمة متوافرون متواجدون في تلك الأزمان ويقولون بأن القرآن كلام الله غير مخلوق ، بل الذين قالوا بخلق القرآن هم شرذمة قليلون من الولاة وبعض من كان حولهم من بطانة السوء ، ومن اغتر بهم من بقية الناس ، وإذا نظرت إلى كتابي عند تقسيم الناس حيال هذه الفتنة سوف يتضح لك الأمر.

الرابعة: مناقضته لنفسه أكثر من مرة في هذه الرسالة ، فمرة قال: «أنها مقولة كفرية شنيعة» ثم دعمه بقوله: «أنه كفر ولكن لا يحكم على معين بكفر إلا بعد ثبوت شروط وانتفاء موانع».

ثم خالف وقال: «فخلاصة ما هنالك أن القول بخلق القرآن كفر ولكن تنزيل الحكم على الأفراد مختلف فمن القائلين بذلك من كفر كفرا أكبر مخرجا من الملة، ومنهم من كفر كفرا دون كفر، ومنهم من هو معذور بالإكراه أو بالجهل ...»، ثم ذكر في المسألة قولين وحكى لكل قول أدلة، ونصب له أصحابا يقولون به.

ثم ناقض نفسه في الأخير بعد أن نقل كلام شيخ الإسلام ابن تيمية (صحيفة: ٧) من رسالته وجعل أنه لا خلاف بينهم في أنه كفر أكبر «وهو تنقيح المناط» فهو محل اتفاق عندهم! ولكن اختلفوا في «تحقيق المناط» فلا يقع إلا بشروط وانتفاء موانع.

وهذا هو صريح كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، ورد بذلك على من ظن اختلاف السلف في كفره الكفر الأكبر، ومن أولئك كاتب الرسالة، فأوضح

رحمه الله أنه لا خلاف بين السلف في كفر من قال بخلق القرآن الكفر الأكبر، ولا عند تطبيقه على معين لا بد من توفر الشروط وانتفاء الموانع، وهذا هو التحقيق الموفق في هذه المسألة، وقد فصلت القول في ذلك وأوضحته في كتابي المذكور فراجعه تجد ما تطيب به نفسك والحمد لله.

أيضا من صور مناقضته لنفسه قوله (صحيفة: ٣) - في ذكر أصحاب القول الأول - قال: «وذكر هذا الأشعري في "الإبانة" (صحيفة: ٧٦) عن تسعة وعشرين من السلف منهم بعض من ذكر ...».

ثم ناقض نفسه وذكر الإمام مالك وسفيان بن عيينة في أصحاب القول الثاني المزعوم! وهما من التسعة والعشرين الذين ذكرهم الأشعري في كتابه "الإبانة" (صحيفة ٢٩، الطبعة المنيرية).

أيضاً من صور مناقضته لنفسه ما قال (صحيفة: ٤): "وهو رواية عن الإمام أحمد وأشار إليها شيخ الإسلام ابن تيمية في "الفتاوى" (١٢/ ٤٨٥ – ٤٨٦) حيث قال: "وأما القدرية المقرون بالعلم، والروافض الذين ليسوا من الغالية، والجهمية والخوارج فيذكر عنه في تكفيرهم روايتان، هذا حقيقة قوله المطلق..»".

<sup>&#</sup>x27;' بتر الشنقيطي كلام شيخ الإسلام ابن تيمية، فقال بعد سبعة أسطر: «والجهمية عند الكثير من السلف مثل عبدالله المبارك ويوسف بن أسباط وطائفة من أصحاب أحمد وغيرهم ليست من الثنتين والسبعين فرقة التي افترقت عليها هذه الأمة ، بل أصول هذه عند هؤلاء هم الخوارج والشيعة والمرجئة والقدرية ، وهذا المأثور عن أحمد هو المأثور عن عامة أئمة السنة والحديث ، أنهم كانوا يقولون: من قال أن القرآن مخلوق فهو كافر» "الفتاوى" ( ١٢/ ٤٨٧-٤٨٧ ).

ثم ناقض نفسه في آخر الرسالة (صحيفة: ٧) فنقل عن شيخ الإسلام قوله: «وقد نقل عن أحمد ما يدل على أنه كفر به قوما معينين، فإما أن يذكر عنه في المسألة روايتان، ففيه نظر، أو يحمل الأمر على التفصيل ...».

وهذا مما يدل على أن الرَّجل قليل بصيرة بالمسألة عفا الله عنا وعنه، ولله الحمد والمنة فقد تكلمتُ عن ذلك في كتابي المذكور (صحيفة: ٤٢-٤٤) وأثبت بالدلائل الواضحة أن الأمر مجمع عليه عند السلف وأن الإمام أحمد ليس له في تكفيرهم إلا رواية واحدة، وإنها الغلط من بعض أصحابه «المفرّعين» على أصوله والله المستعان.

الخامسة: قوله (صحيفة: ٤): «القول الثاني: أنّ القول بخلق القرآن كفر دون كفر وقائل ذلك مبتدع يعزر بالحبس (بياض) والضرب حتى يتوب، ثبت القول بهذا عن مالك رواه عبد الله بن أحمد في السنة: ٥، بسند صحيح وصالح في المسائل ..».

فيقال: قال الددو: «ثبت القول بهذا!» أي بالضرب والتعزير والحبس حتى «يتوب»، وإذا رجعت إلى المراجع التي ذكر تجد في كتاب "السنة" ( ١٠٧/١) قال الإمام مالك: «من قال القرآن مخلوق يوجع ضربا ويحبس حتى يموت»، وهذه الطبعة أنقى تحقيقاً من الطبعة الهندية في الدار العلمية التي نقل منها الدو.

أيضا في رواية الآجري في الشريعة (صيحفة: ٧٩): «حتى يموت» والمسائل صالح" في مكتبتي في الخرمة فلتراجع إن كانت عندك مطبوعة في ثلاث مجلدات ...

أيضاً ليس هذا صريحاً في عدم التكفير، والذنب إذا عظم لا مانع من تسميته بأقل من اسمه ، فالكفر سمّي في القرآن فسقا وذلك في آيات كثيرة من ذلك قوله عن قوم فرعون: ﴿قَوْماً فَاسِقِينَ ﴾ (القصص: ٣٢) وسهاه ظلها في آيات وصفه بالكراهة فقال عز وجل بعد ما ذكر كبائر الذنوب وعلى رأسها الكفر بالله والإشراك به في سورة الإسراء: ﴿كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّنُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً ﴾ (الإسراء: ٣٨) ، ووصفه الله بالخطأ في آيات .

وكذا كان السلف - يرحمهم الله - فقد كانوا يطلقون لفظ الكراهة على أمور هي من المحرمات عندهم كقول الإمام أحمد: «أكره المتعة، والصلاة عند المقابر»، وهما محرمان عنده.

وقوله في رواية الأثرم: «أكره لحوم الجلّالة وألبانها»، وقد صرح في رواية حنبل بتحريمها.

وقال في رواية عبد الله: «لا يعجبني أكل ما ذبح للزهرة ولا للكواكب ولا الكنيسة وكل شيء ذبح لغير الله، قال عز وجل: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللَّيْتَةُ وَاللَّهُ وَمَا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللهُ وَاللَّهُ وَلَيْعَالَا وَاللَّهُ وَاللَّ

<sup>&#</sup>x27;' قول مالك رحمه الله : «يضرب ويحبس حتى يموت» هذا دليل على كفره، لقوله ﷺ : «لا يحل دم امرئٍ إلا بإحدى ثلاث ، الثيب الزاني ، والنفس بالنفس ، والتارك لدينه المفارق للجماعة»، [ت: شيخنا العياف] .

<sup>&</sup>quot; راجعته فيها بعد فوجدته ( ٢/ ٣٨٩ ) مسألة ( ١٠٧٢ ) وفيه : «يُحبس حتى يتوب».

قال ابن القيم في "إعلام الموقعين" (١/ ٧٢): «فتأمل كيف قال: «لا يعجبني» فيما نص الله سبحانه على تحريمه، واحتج هو أيضا بتحريم الله له في كتابه».

ومن أشد السلف تورعا في ذلك الإمام مالك – يرحمه الله – قال ابن وهب: سمعت مالكا يقول: «لم يكن من أمر الناس ولا من مضيى من سلفنا ولا أدركت أحدا ممن أقتدي به يقول في شيء هذا حلال وهذا حرام وما كانوا يجترئون على ذلك، وإنها كانوا يقولون نكره كذا ...، ونرى هذا حسنا ...، ونتقى هذا ...، ولا نرى هذا ...».

ورواه عنه عتيق بن يعقوب وزاد: «لا يقولون هذا حلال وهذا حرام ، أما سمعت قول الله تعالى: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْ مُنهُ حَرَاماً وَحَلالاً قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ (يونس: ٩٥)، الحلال ما حرمه الله ورسوله انتهى من "إعلام الموقعين" أحله الله ورسوله والحرام ما حرمه الله ورسوله انتهى من "إعلام الموقعين" (١/ ٧١).

وهذا هو المحمل الحسن لقول الإمام مالك هذا، إذا كان لم يروعنه غيره، حتى لا يصادم قوله بقول الأئمة الأجلاء: كيف وقد ثبت عنه في موضع آخر التصريح بأنه كفر أكبر، كما نقلت في كتابي "إقامة الحجة" (صحيفة: ٢٨، ٣٦) من كتاب اللالكائي ( ١/ ٢٤٩) والبيهقي في كتاب "الأسماء والصفات" (صحيفة رقم: ٣١٨) كلاهما من طريق أبي محمد يحيى بن خلف

المقرئ قال: كنت عند مالك سنة ثمان وستين فأتاه رجل فقال يا أبا عبد الله ما تقول فيمن يقول القرآن مخلوق ؟ قال: «كافر زنديق، اقتلوه».

ونقلت من كتاب "الإبانة" ( ٢/ ٢٧) قسم الرد والجهمية -بسند صحيح - عن أبي مصعب الزهري قال: سمعت مالك بن أنس يقول: «القرآن من كلام الله غير مخلوق فمن زعم أنه مخلوق فقد كفر بها أنزل على محمد والذي يقف شر من الذي يقول».

فيا هل ترى كيف بالذي يخالف ولا يقف عند الإمام مالك على هذا القول؟!

فهذه ألفاظ صريحة عن الإمام مالك بأنه من قال بخلق القرآن كافر كفر أكبر والله أعلم.

السادسة: نسبة هذا القول إلى سفيان بن عيينة، وأحال على "مسند الحميدي" في عقيدته المشهورة المرفقة في آخر مسنده، والكتاب في الخرمة مع مكتبتي وإلا نقلت نص كلام ابن عيينة "، ولكن الحمد لله ثبت عندي عنه ما يوافق به إجماع الأمة من التصريح بتكفيره، بل وتكفير من شك في كفره! فكيف بمن قال: ليس بكافر! فقد روى عبد الله في كتاب "السنة" (١١٢١) عنه أنه قال: «القرآن كلام الله عز وجلّ، ومن قال مخلوق فهو كافر، ومن شك في كفره فهو كافر، وانظر كتابي "إقامة الحجة" (صحيفة : ٢١).

-

<sup>(</sup>۱) راجعته فيها بعد ، فوجدته ( ٢/ ٥٤٦ ) بهذا النص : «والقرآن كلام الله ، سمعت سفيان يقول : والقرآن كلام الله ، ومن قال مخلوق فهو مبتدع ، لم نسمع أحداً يقول هذا ... »، قلت : ويجاب عنه بها تقدم من الإجابة على ما نقله عن الإمام مالك.

أيضا روى عبد الله بإسناده عنه في الموضع السابق أنه قال: «من قال القرآن خلوق كان محتاجا أن يصلب على ذباب - يعنى جبل -».

وذكره الأشعري من التسعة والعشرين الذين أشار إليهم الددو ولكنه غفل!

السابعة: عزوه هذا القول إلى معتمر بن سليمان، وهاك نصه في كتاب "خلق أفعال العباد" للبخاري (صحيفة: ٤٠، طبعة عبد الرحمن عميرة) بسنده إلى أبي المنذر يذكر عمن سمع معتمر بن سليمان ينكر على من قال القرآن مخلوق ويبدعه.

يعتذر لهذا على تقدير ثبوته بها تقدم في الاعتذار لما نقله عن الإمام مالك، ولكن كيف يصنع الددو بها رواه عبد الله بن أحمد بإسناده في كتابه "السنة" (١/ ١٨) إلى جعفر بن حماد قال: سألت معتمر بن سليمان، فقلت: يا أبا محمد؛ إمام لقوم يقول القرآن مخلوق، أصلي خلفه؟ فقال: «ينبغي أن تضرب عنقه»، وانظر كتابي (صحيفة : ٢٣).

ونقلت فيه أيضا (صحيفة: ٣٧) من "الإبانة" لابن بطة ( ٢/ ٥٥) قسم الرد على الجهمية، ما أسنده عن عمر بن عثمان الواسطي، قال: سألت هشيها وجريرا والمعتمر ومرحوما وعمّي وعلي بن عاصم وأبا بكر بن عيّاش وأبا معاوية وسفيان والمطلب بن زياد ويزيد بن هارون عمن قال القرآن مخلوق؟ فقالوا: «زنادقة».

أما نسبته هذا القول إلى الإمام أحمد في رواية! ، فقد تقدم الكلام عليه وخطأه فيه.

الثامنة: عزوه كلام الخطابي إلى فتاوى بن تيمية، وهو موجود في مصدر أعلى متقدم بلفظ أتم، كما في "الأسماء والصفات" للبيهقي (صحيفة: ٣٢٨)، يوضح موقفه من هذه المسألة، وعزاه ابن الوزير في "العواصم" (٤/ ٣٦١) إلى كتاب "معالم السنن" للخطابي، وليس عندي، وانظر كتابي (صحيفة: ٣٤).

التاسعة: قوله (صحيفة: ٤): «ويشبهه ما حكى شيخ الإسلام في "الفتاوى" (١٢/ ٤٨٧) عن بعض متأخري الحنابلة ..».

يقال: قال به منهم موفق الدين بن قدامة (١٠) وهو مردود عليه ، وانظر كتابي (صحيفة : ٤٣)، ولا يعد قوله هذا ناقضاً للإجماع وكها قيل:

وليس كل خلاف جاء معتبراً إلا خلاف له حظ من النظر العاشرة: نقله لكلام الذهبي - وليس له فيه دلالة - ولكن حاصله أن الكافر الأصلي لا يساوي بالمرتد ومن كفر ببدعته! واحتج بأن من آمن بالله ورسوله واليوم الآخر وصلى وصام وحج مقدم على المعاند!

وهذا كلام ليس له نظام في تعليل عدم المساواة، ولا بد من التفصيل بين الأحكام الدنيوية والأحكام الأخروية، ففي أحكام الدنيا المرتد والكافر ببدعته حاله أردى من الكافر الأصلي، فحقه القتل إن لم يتب، وقد يكون

\_

١٥٥/٤). طبقات الحنابلة" (٤/ ١٥٥).

القتل فقط من غير استتابه، بعكس الكافر الأصلي من اليهود والنصارى فقد أباح الله ذبائحهم ومناكحتهم والمتاجرة معهم وغير ذلك، وجعل لهم الخيار معنا إما الإسلام أو الجزية أو الحرب، بينها المرتد لا يطلب منه إلا الإسلام أو القتل ولا كرامة، ولا عبرة بها قدمه من إيهان وصلاة وصوم وحج إذا ثبت كفره لأن الكفر محبط للأعمال، والأدلة على ذلك كثيرة، وراجع «باب حكم المرتد» من كتب الفقهاء تجد ما يشفى ويكفى.

أما الأحكام الأخروية فنارجهنم دركات كما ثبت بالقرآن والسنة، والمنافقون في الدرك الأسفل من النار مع ما أظهروا من إيمان وصلاة وصوم وحج، وأبو طالب من أخف أهل النار عذابا فجعله في ضحضاح من ناريغلي منه دماغه.

والأمر كله تحت مشيئة الله وقدرته وعدله وحكمته ، ولا يظلم ربك أحدا ، فأمر الآخرة كله بأمر الله إن أنعم فبفضله وإن عذب فبعدله: ﴿لا يُسْأَلُ عَمَا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ (الأنبياء: ٢٣) ، أما ترى أن الله أدخل امرأة النار في هرة! ومع ذلك قال: «لو لقيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئا للقيتك بقرابها مغفرة»، وليس حديث البطاقة عنك في خفاء، رواه أحمد بإسناد لا بأس به عن عبد الله بن عمرو، وهذا كله بفضل الله وعدله، والله أعلم.

ومع ذلك كله فلا أجد فيها نقله عن الذهبي وجها لاستشهاده به في مسألتنا هذه، والغريق يستمسك بكل عود!

الحادية عشرة: قوله (صحيفة: ٥): «لعل عمدة هذا القول: أن القول بخلق القرآن لا يصادم صريح النص!! وإنها يصادم لازمه ...» ، إلى آخر كلامه.

فيقال: هذا كلام من ليس عنده بصيرة بالأمر، فالقول بخلق القرآن يصادم صريح النصوص من الكتاب والسنة التي هي أوضح دلالة من وضوح الشمس، في أنه صفة من صفاته وليس في ذاته شيء من مخلوقاته، فمن قال: ﴿كَلامَ اللهِ ﴾ (التوبة: ٦) مخلوق فقد صادم النص أظهر المصادمة، ولا تلتفت إلى دندنته حول مسألة لازم القول، فلن نناقشه فيها لأننا لم نكفرهم باللازم، وإنها بالنص الصريح الواضح الذي أعمى الله قلبه عن رؤيته.

الثانية عشرة: قوله (صحيفة: ٥): «والذين تورعوا عن التصريح بتكفير من قال ذلك يعتمدون على عمومات نصوص مثل قوله في حديث عتبان ابن مالك: «لا تقل ذلك، ألا تراه قد قال: لا إله إلا الله يريد بذلك وجه الله» إلى قوله \_ أخرجه البخاري».

وهذه والله حجة هزيلة، وهي حجة خصوم شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله - وقد تكلمت عنها في كتابي ( إقامة الحجة صحيفة: ٣٥)، في الوقفة الثانية بكلام مختصر وأحلتُ على ملئ ، «ومن أحيل على ملئ فليحتل».

وختاماً: هذه تعليقات مختصرة علقتها على استعجال من الأمر وضيق من الوقت أخصك بها، ومن أراد النفع بها من الإخوان ممن وصلتهم رسالته،

وهي تزيدك علما بأن الرجل كما ذكرت سابقا لم يفقه المسألة وأن الأمر التبس عليه ، أيضا استعجاله في الكلام عليها مع عدم بحث وجمع سابق ونظر في كلام السلف في كتب السنة وغيرها، والله أعلم .

وكتب: أبو عبد الرحمن بدر بن علي ، مساء الثلاثاء، سادس ذي الحجة المدينة الحوية، والله المستعان وعليه التكلان، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.